

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعٰالَمِينَ وَالْكَوْنُ وَالْمُسَلَّمُ لِلّٰهِ وَرَبِّ الْعٰالَمِينَ

”کیا تم نے اس شخص کو دیکھا جس نے اپنی خواہش کو اپنا معمور بجارتے ہوئے اور اللہ نے اس کے علم کے باوجو دوستے گراہی میں ڈال دیا۔“ (المباشرہ: ۲۲)

# غادر کی ندویہ کیا ہے؟

جاوید احمد غامدی کے گمراہ کن عقائد و نظریات کا علمی جائزہ

پروفیسر مولانا محمد رفیق

أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهًا هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ

# عامدی مذہب کیا ہے؟

تصنیف

پروفیسر مولانا محمد رفیق

مکتبہ قرآنیت الامم



وَمَا أَتَكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهِيْكُمْ عَنْهُ فَاتَّهُوْا

[العشر: 7:59]

”رسول جو کچھ تمہیں دے، لے لو اور جس چیز سے  
روکے اُس سے رُک جاؤ۔“





وَمَنْ يُشَارِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدُى  
وَيَتَبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّهُ وَنُصْلِهِ جَهَنَّمُ  
**وَسَاءُتْ مَصِيرًا** [النساء: 4] <sup>(۱)</sup>

”اور جو شخص رسول کی مخالفت کرے گا اور مسلمانوں کا راستہ چھوڑ کر کسی اور راستے پر چلے گا حالاں کہ اس پر صحیح راستہ واضح ہو چکا ہو تو اسے اُسی طرف پھیر دیں گے جدھروہ خود پھر گیا اور پھر اسے جہنم میں داخل کر دیں گے جو بہت بُرا لٹھکانا ہے۔“



## فہرست مضمایں

|                |       |                                                                         |
|----------------|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| 11             | ..... | ◎ مقدمہ                                                                 |
|                |       | پہلا باب:                                                               |
| <b>قرآنیات</b> |       |                                                                         |
| 19             | ..... | 1 کیا قرآن کی صرف ایک ہی قراءت صحیح ہے؟                                 |
| 20             | ..... | ◎ کیا قرآن کی صرف ایک ہی قراءت درست ہے؟                                 |
| 24             | ..... | ◎ کیا ایک کے سواباتی تمام قراءتیں جنم کا نقش ہیں؟                       |
| 26             | ..... | ◎ کیا امت مسلمہ کی عظیم اکثریت جس قراءت کے مطابق                        |
| 26             | ..... | قرآن کی تلاوت کر رہی یہ صرف وہی قرآن ہے؟                                |
| 26             | ..... | ◎ کیا قرآن کامتن ایک قراءت کے سوا کسی دوسری قراءت کو قبول ہی نہیں کرتا؟ |
| 31             | ..... | 2 کیا قرآن میزان ہے؟                                                    |
| 36             | ..... | 3 کیا سورہ النصر کی سورہ ہے؟                                            |
| 43             | ..... | 4 قرآن کی معنوی تحریف کے نادر نمونے                                     |
| 43             | ..... | ◎ پوری آیت نہ لکھنا                                                     |
| 45             | ..... | ◎ مذموم تفسیر بالائے                                                    |
| 47             | ..... | ◎ احادیث صحیحہ کا انکار                                                 |
| 47             | ..... | ◎ اجماع امت کا انکار                                                    |
| 48             | ..... | ◎ اسلامی شریعت کا انکار                                                 |
| 48             | ..... | ◎ تحریف قرآن کی چند دیگر مثالیں                                         |

|    |                                            |    |
|----|--------------------------------------------|----|
| 51 | ..... سورہ انفیل کی غلط تاویل              | -5 |
| 54 | ..... ① صحابہ کرام کی تفسیر                |    |
| 56 | ..... ② قرآن کا اسلوب بیان                 |    |
| 56 | ..... ③ تفسیر القرآن بالقرآن               |    |
| 59 | ..... ④ آرسَلَ عَلَيْهِمْ کے معنی          |    |
| 60 | ..... ⑤ تَرْمِيْهِمْ کا مفہوم              |    |
| 61 | ..... ⑥ بِسِحْجَارَةِ مِنْ سِجِيلٍ کے معنی |    |
| 62 | ..... ⑦ حاصل یعنی سخت آندھی                |    |
| 63 | ..... ⑧ نصرتِ الہی کا قانون                |    |
| 65 | ..... ⑨ تاریخ و کلامِ عرب کی شہادت         |    |
| 66 | ..... ⑩ اجماعِ امت کے خلاف                 |    |
| 68 | ..... ۱۰ غُثاءً أَخْوَى کا ترجمہ و تفسیر   | -6 |
| 69 | ..... ⑪ عربی لفظ کے دلائل                  |    |
| 71 | ..... ⑫ عربی تفاسیر کے حوالے سے            |    |
| 75 | ..... ⑬ قرآن مجید کے نظائر                 |    |
| 77 | ..... ⑭ حدیث سے دلیل                       |    |
| 78 | ..... ⑮ اردو تراجم                         |    |
| 80 | ..... ۱۶ کیا کوئی رسول کبھی قتل نہیں ہوا؟  | -7 |
| 81 | ..... ۱۷ قرآن مجید کے نصوص                 |    |

## حدیث و سنت

|     |                                                         |     |
|-----|---------------------------------------------------------|-----|
| 84  | شادی شدہ زانی کے لیے سزاۓ رجم کا انکار                  | - 1 |
| 85  | ◎ جرم زنا کی شناخت                                      |     |
| 87  | ◎ زنا مجموعہ جرائم ہے                                   |     |
| 89  | ◎ شادی شدہ آدمی کا جرم زنا                              |     |
| 91  | ◎ قرآن میں جرم زنا کی سزا                               |     |
| 94  | ◎ "محضنات" کا مفہوم                                     |     |
| 99  | ◎ محضنات کے مفہوم کے بارے میں مفسرین کرام کی آراء       |     |
| 102 | ◎ آیت جلد کا حکم                                        |     |
| 104 | ◎ آیت جلد اور مفسرین کرام                               |     |
| 112 | ◎ قرآن حکیم اور قتل نفس                                 |     |
| 113 | ◎ إِلَّا بِالْحَقِّ كی وضاحت                            |     |
| 122 | ◎ سنت اور سزاۓ رجم                                      |     |
| 129 | ◎ فقہائے اسلام اور حد رجم                               |     |
| 135 | ◎ حد رجم کا اثبات                                       |     |
| 140 | مرتد کی سزاۓ قتل کا انکار                               | - 2 |
| 140 | ◎ صحیح احادیث                                           |     |
| 144 | ◎ مرتد کی سزا کے عقلی دلائل                             |     |
| 149 | ◎ مرتد کی سزا کے بارے میں غامدی صاحب کے موقف کا جائزہ   |     |
| 151 | ◎ کیا حدیث مذکورہ کا حکم عام نہیں؟                      |     |
| 152 | ◎ کیا مرتد کی سزا کا مبنی اور بنیاد صرف ایک ہی حدیث ہے؟ |     |

|     |       |                                                |     |
|-----|-------|------------------------------------------------|-----|
| 153 | ..... | ◎ مذکورہ حدیث کا قرآن سے ربط                   | - 3 |
| 155 | ..... | ◎ کیا مرتد کے لیے قتل اسلامی سزا نہیں؟         |     |
| 157 | ..... | 157 دیت (Blood Money)                          |     |
| 157 | ..... | ◎ قرآن اور مسئلہ دیت                           |     |
| 163 | ..... | ◎ حدیث اور مسئلہ دیت                           |     |
| 169 | ..... | ◎ آثار صحابہؓ اور اجماع صحابہؓ                 |     |
| 170 | ..... | ◎ اجماع امت                                    |     |
| 171 | ..... | ◎ حاصل بحث                                     |     |
| 172 | ..... | 172 پروے کے بارے میں مغالطہ انگلیزیاں          | - 4 |
| 172 | ..... | ◎ قرآن مجید میں پروے کے احکام                  |     |
| 181 | ..... | ◎ پروے کے بارے میں غامدی صاحب کے موقف پر تبصرہ |     |

تیرا باب:

## فہیمات

|     |       |                                       |     |
|-----|-------|---------------------------------------|-----|
| 185 | ..... | 185 کفار کے خلاف جہاد و قتال کا انکار | - 1 |
| 186 | ..... | ◎ اسلام اور جہاد و قتال               |     |
| 187 | ..... | ◎ قرآن اور جہاد و قتال                |     |
| 195 | ..... | ◎ احادیث اور جہاد و قتال              |     |
| 206 | ..... | ◎ دفاعی اور جارحانہ جہاد              |     |
| 208 | ..... | ◎ شہید کے فضائل                       |     |
| 208 | ..... | ◎ قرآن اور شہید                       |     |

213 ..... ④ احادیث اور شہید

چوتھا باب:

## فکری تضادات

|           |                                                    |    |
|-----------|----------------------------------------------------|----|
| 224 ..... | سنن کی تعداد میں تضاد .....                        | -1 |
| 231 ..... | حدیث پر غور کرنے میں تضاد .....                    | -2 |
| 235 ..... | کیا امام زہری جو شیخ غیر ثقہ راوی ہیں؟ .....       | -3 |
| 237 ..... | قرآن و سنت کے مقدم و مؤخر ہونے میں تضاد .....      | -4 |
| 238 ..... | فرض اور سنت کی اصطلاح کا تضاد .....                | -5 |
| 240 ..... | کبھی صرف قرآن میزان ہے تو کبھی سنت بھی میزان ..... | -6 |
| 241 ..... | قرآنی الفاظ کے صرف معروف معنی لینے میں تضاد .....  | -7 |
| 244 ..... | تکفیر کے مسئلے میں تضاد .....                      | -8 |

پانچواں باب:

## متفرقہات

|           |                                               |    |
|-----------|-----------------------------------------------|----|
| 247 ..... | متفقہ اسلامی عقائد و اعمال سے تقابل .....     | -1 |
| 253 ..... | ④ غامدی صاحب کی تحریروں کے حوالہ جات .....    |    |
| 263 ..... | ④ غامدی صاحب کے چند مزید عقائد و نظریات ..... |    |

ضمیر:

## غامدیات (غامدی صاحب کا منظوم تعارف)

|           |                  |    |
|-----------|------------------|----|
| 267 ..... | غامدی نامہ ..... | -1 |
|-----------|------------------|----|

|     |       |                            |    |
|-----|-------|----------------------------|----|
| 269 | ..... | غزل                        | -2 |
| 270 | ..... | تفسین بـ شـعـرـ اـقبال     | -3 |
| 271 | ..... | صاحب اثرات کے اسرار و رموز | -4 |



پسونالیوالرجنٹن التجزیہ

## مقدمہ

اسلامی تاریخ کے مختلف ادوار میں جنم لینے والے بعض فتنوں ..... مثلاً خوارج، معتزلہ، باطنیہ، بہائیہ، باہیہ، قادیانیت، تجد دین اور منکرین حدیث ..... کی طرح ہمارے ہاں حال ہی میں ایک نئے فتنے نے سراخا ہیا ہے جو اگرچہ تجد دین پسندی کی کوکھ سے برآمد ہوا ہے مگر اس نے اسلام کے متوازی ایک مذہب کی شکل اختیار کر لی ہے اور اس فتنے کا نام ہے: ”غامدیت!“ ”غامدیت“ کیا ہے؟ جواب یہ ہے کہ یہ پورے دین اسلام کو بگاڑنے اور اس میں فساد برپا کرنے کا دوسرا نام ہے اور اسلام کے متوازی ایک نیا مذہب ہے۔

چونکہ یہ فتنہ جناب جاوید احمد غامدی صاحب (بی اے آرز) کا پیدا کروہ ہے اس لیے غامدیت کہلاتا ہے۔ موصوف اُنہی کے اسکالر، ماہنامہ اشراق کے مدیر، ”المورڈ“ کے منتظم اور اسلامی نظریاتی کوسل کے مجرم ہیں۔

یہ عجیب اتفاق ہے کہ بر صغیر (جنوبی ایشیا) میں جو حضرات بعض مذہبی فتنوں کے علم بردار ہوئے ہیں ان سب کے ناموں میں ”احمد“ کے نام کا اشتراک پایا جاتا ہے ..... مرسید احمد خان، مرزا غلام احمد قادیانی، مولوی احمد دین، غلام احمد پروین اور اب جاوید احمد غامدی ..... ان سب میں ”احمد“ کا نام مشترک (Common) ہے۔

غامدی صاحب کے ہاں پوری امت میں سے صرف دو ہی ”علماء“ ان کے مددوچ ہیں۔ جن کو وہ ”آسان“ کا درجہ دیتے ہیں۔ باقی تمام علمائے امت کو وہ ”خاک“ قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ وہ اپنی کتاب مقامات میں لکھتے ہیں کہ:

”میں نے بھی بہت عالم دیکھے، بہتوں کو پڑھا اور بہتوں کو سنًا، لیکن امیں احسن اور ان کے استاد حمید الدین فراہمی کا معاملہ وہی ہے کہ:

غالب نکتہ وال سے کیا نسبت  
خاک کو آسمان سے کیا نسبت

(مقامات، صفحہ 58، طبع دسمبر 2001ء)

اب ذرا غامدی صاحب کے عقائد و نظریات کی ایک جھلک ملاحظہ ہو:

-1۔ قرآن کی صرف ایک ہی قراءت درست ہے، باقی سب قراءتیں عجم کا فتنہ ہیں۔

(میران، صفحہ 25، 26، 32، طبع دوم، اپریل 2002ء)

-2۔ سنت قرآن سے مقدم ہے۔

(میران، صفحہ 52، طبع دوم، اپریل 2002ء)

-3۔ سنت صرف افعال کا نام ہے۔ اس کی ابتداء حضرت محمد ﷺ سے نہیں بلکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام سے ہوتی ہے۔

(میران، صفحہ 10، 65، طبع دوم، اپریل 2002ء)

-4۔ سنت صرف ستائیں (۲۷) اعمال کا نام ہے۔

(میران، صفحہ 10، طبع دوم، اپریل 2002ء)

-5۔ ثبوت کے اعتبار سے سنت اور قرآن میں کوئی فرق نہیں، ان دونوں کا ثبوت اجماع اور منطق تو اتر سے ہوتا ہے۔

(میران، صفحہ 10، طبع دوم، اپریل 2002ء)

-6۔ حدیث سے کوئی اسلامی عقیدہ یا عمل ثابت نہیں ہوتا۔

(میران، صفحہ 64، طبع دوم، اپریل 2002ء)

-7۔ دین کے مصادر و مأخذ قرآن کے علاوہ دین فطرت کے حقائق، سنت ابراہیمی اور قدیم صحائف ہیں۔

(میران، صفحہ 48، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(یاد رہے کہ اسلام میں قرآن، سنت، اجماع اور قیاس مأخذ شریعت ہیں۔)

8۔ دین میں معروف اور منکر کا تعین فطرت انسانی کرتی ہے۔

(میران، صفحہ 49، طبع دوم، اپریل 2002ء)

9۔ نبی ﷺ کی رحلت کے بعد کسی شخص کو کافر قرار نہیں دیا جا سکتا۔

(ماہنامہ اشراق، دسمبر 2000ء، صفحہ 54)

اس کا مطلب یہ ہے کہ قادریانی غیر مسلم نہیں ہیں۔

10۔ زکوٰۃ کا نصاب منصوص اور مقرر نہیں ہے۔

(قانون عبادات، صفحہ 119، طبع اپریل 2005ء)

11۔ اسلام میں موت کی سزا صرف دو جرائم (قتل نفس اور فساد فی الارض) پر دی جاسکتی ہے۔

(برہان، صفحہ 143، طبع چہارم، جون 2006ء)

(میران، صفحہ 283، طبع دوم، اپریل 2002ء)

12۔ دیت کا قانون وقتی اور عارضی تھا۔

(برہان، صفحہ 18، 19، طبع چہارم، جون 2006ء)

13۔ قتل خطا میں دیت کی مقدار منصوص نہیں ہے اور یہ ہر زمانے میں تبدیل کی جاسکتی ہے۔

(برہان، صفحہ 18، 19، طبع چہارم، جون 2006ء)

14۔ عورت اور مرد کی دیت (Blood Money) برابر ہو گی۔

(برہان، صفحہ 18، طبع چہارم، جون 2006ء)

15۔ مرد کے لیے قتل کی سزا نہیں ہے۔

(برہان، صفحہ 140، طبع چہارم، جون 2006ء)

16۔ شادی شدہ اور کتوںے زانی دونوں کے لیے ایک ہی حد سوکوڑے ہے۔

(میران، صفحہ 299، 300، طبع دوم، اپریل 2002ء)

17۔ شراب نوشی پر کوئی شرعی سزا نہیں ہے۔

(برہان، صفحہ 138، طبع چہارم، جون 2006ء)

18۔ غیر مسلم بھی مسلمانوں کے وارث ہو سکتے ہیں۔

(میزان، صفحہ 171، طبع دوم، اپریل 2002ء)

19۔ سور کی کھال اور چربی وغیرہ کی تجارت اور ان کا استعمال شریعت میں منوع نہیں ہے۔

(ماہنامہ اشراق، اکتوبر 1998ء، صفحہ 79)

(میزان، ص 320، طبع دوم اپریل 2002ء)

20۔ اگر میت کی اولاد میں صرف بیٹیاں وارث ہوں تو ان کو والدین یا بیوی (یا شوہر) کے حصوں سے بچے ہوئے ترکے کا دو تھائی حصہ ملے گا۔ ان کو کل ترکے کا دو تھائی 2/3 نہیں ملے گا۔

(میزان، حصہ اول، صفحہ 70، طبع مئی 1985ء)

(میزان، صفحہ 168، طبع دوم، اپریل 2002ء)

21۔ عورت کے لیے دو پسہ یا اوڑھنی پہننا شرعی حکم نہیں۔

(ماہنامہ اشراق، مئی 2002ء، صفحہ 47)

22۔ کھانے کی صرف چار چیزیں ہی حرام ہیں: خون، مردار، سور کا گوشت اور غیر اللہ کے نام کا ذبح ہے۔

(میزان، صفحہ 311، طبع دوم، اپریل 2002ء)

23۔ بعض انبیاء قتل ہوئے ہیں مگر کوئی رسول کبھی قتل نہیں ہوا۔

(میزان، حصہ اول، صفحہ 21، طبع مئی 1985ء)

24۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام وفات پاچکے ہیں۔

(میزان، حصہ اول، صفحہ 22، 23، 24، 25، طبع 1985ء)

25۔ یاجوج ما جوج اور دجال سے مراد مغربی اقوام ہیں۔

(ماہنامہ اشراق، جنوری 1996ء، صفحہ 61)

26۔ جانبداروں کی تصویریں بنانا بالکل جائز ہے۔

(ادارہ المورود کی کتاب "تصویر کا مسئلہ" صفحہ 30)

27۔ موبیقی اور گانا بجانا بھی جائز ہے۔

(ماہنامہ اشراق، مارچ 2004ء، صفحہ 19، 8)

28۔ عورت مردوں کی امامت کر سکتی ہے۔

(ماہنامہ اشراق، مئی 2005ء، صفحہ 35 تا 46)

29۔ اسلام میں جہاد و قتال کا کوئی شرعی حکم نہیں۔

(میران، صفحہ 264، طبع دوم، اپریل 2002ء)

30۔ کفار کے خلاف جہاد کرنے کا حکم اب باقی نہیں رہا اور مفتوح کافروں سے جزیہ لینا جائز نہیں۔

(میران، صفحہ 270، طبع دوم، اپریل 2002ء)

اہل علم جانتے ہیں کہ مذکورہ بالاتمام عقائد و نظریات قرآن و سنت اور اجماع امت کے خلاف ہیں اور ان سے دین اسلام کے مسلمات کی نقی ہوتی ہے۔

اب غامدی صاحب کے پارے میں بعض اہل علم کی آراء ذیل میں دی جاتی ہیں:

۱۔ محترم مولانا زاہد الرashdi مدظلہ العالی فرماتے ہیں کہ:

"کسی سنت کے ثبوت کے لیے غامدی صاحب کے نزدیک یہ ضروری ہے کہ وہ

صحابہ کرام اور ان کے بعد امت کے اجماع اور عملی تواتر سے ثابت ہو، اور جو

سنت نبوی ﷺ یا حدیث رسول اجمع اور تواتر کے ذریعہ ہم تک نہیں پہنچی، وہ

غامدی صاحب کے نزدیک ثابت شدہ سنت نہیں۔ لہذا اگر حدیث و سنت کے

تعین اور ثبوت کے لیے اس معیار کو قبول کر لیا جائے تو چودھری غلام احمد پروردیز

اور ان کے رفقا کی طرح حدیث و سنت کے نام سے روایات کا جو ذخیرہ امت

کے پاس موجود ہے اور جس کی چھان پچک کے لیے محدثین تیرہ سورس سے

صبر آزماء اور جان گسل علمی جدوجہد میں مصروف چلے آرہے ہیں، اس کا کم و بیش نوے فیصلہ حصہ خود خود سنت کے دائرے سے نکل کر کا عدم قرار پاتا ہے۔“

(ایک علمی و تکری مقالہ، صفحہ 37، اشاعت اول، فروری 2007ء، گجرانوالہ)

مولانا زاہد الرشیدی صاحب مزید لکھتے ہیں کہ:

”غامدی صاحب نے جس انداز سے دین کی بنیادی اصطلاحات کی تشكیل نو کی ہے اور اصطلاحات کے الفاظ کو برقرار رکھتے ہوئے ان کے مفہوم و مصدقہ کے حوالے سے جو نیا تانا باتا ہنا ہے، وہ اجتہاد اور تجدید کے قدیمی اور روایتی مفہوم کے بجائے تشكیل نو (Reconstruction) کے دائرے میں آتا ہے۔ ہمارا ان سے اصولی اختلاف یہی ہے اور ہم پورے شرح صدر اور دیانت داری کے ساتھ یہ سمجھتے ہیں کہ جہاں بھی دین کے پورے ذھانچے کی تشكیل نو کی بات ہوگی، دین کی بنیادی اصطلاحات کوئئے معانی پہننا کر اپنی مرضی کے تابع حاصل کرنے کی کوشش کی جائے گی اور امت کے چودہ سو سالہ علمی ماضی کے خلاف بے اعتمادی کی فھاپیدا کر کے نئی نسل کو اس سے کامنے کی سوچ کا فرما ہوگی، وہاں ایسی کوششوں کا عملی نتیجہ گراہی کا ماحول پیدا کرنے کے سوا کچھ برآمد نہیں ہوگا۔“

(ایک علمی و تکری مقالہ، صفحہ 8، اشاعت اول، فروری 2007ء، الشریعہ اکادمی، گجرانوالہ)

2۔ محترم ڈاکٹر محمد امین صاحب، شعبہ اردو دارکہ معارف اسلامیہ، جامعہ ہنگاب اپنے ایک مضمون ”اسلام اور تجدید پسندی“ میں تحریر فرماتے ہیں کہ:

”جناب غامدی صاحب کے اجتہادات نے تو اس حسن ظن کا خاتمه ہی کرو دیا اور دوسرے مجددین کی طرح اب ان کا رویہ بھی بھی لگتا ہے کہ مغربی تہذیب کے تکری چوڑے کو اسلام پر فتح کرنے کی کوشش کی جائے۔“

(ہاتھاں ”الشریعہ“، صفحہ 28، بابت دسمبر 2005ء، گجرانوالہ)

3۔ فاضل حوان حافظ طاہر اسلام عسکری صاحب نے غامدی صاحب کے بارے میں لکھا ہے کہ:

”چکھ مسلمان اسکالرز“ بھی علم و تحقیق کے نام پر مغربی تہذیب کو قرآن و سنت سے کشید کر کے اس تقویت پہنچا رہے ہیں۔ افسوس ہے کہ جناب غامدی صاحب اور ان کے مقبعین کا بھی انہی اسکالرز میں ہوتا ہے۔ آں جناب کی نادر تشریحات اور علمی تحقیقات سے دانتہ یا نادانتہ طور پر مغربی تہذیب کی ترویج و تائید ہو رہی ہے۔“

(مکمل غامدی، ص ۱۶، طبع اول، مارچ 2007ء، ناشر کتب خدام القرآن، لاہور)

4۔ روزنامہ ”نوائے وقت“ لاہور کا اداریہ لکھتا ہے کہ:

”..... اسلامی نظریاتی کونسل کی رکنیت ایک فتح بخش نوکری ہے، مگر ایسی بھی نہیں کہ اس کے لیے علامہ جاوید الغامدی قرآن بر اسلامیات کی تعلیم کو فرقہ داریت، مذہبی اختہا پسندی اور ملائمیت سے تغیر کرنے، علامہ جاوید الغامدی اپنی اسلامی اور علمی صلاحیتوں کو حضستی شہرت حاصل کر۔ کہ لیے ہر روز اُنی وی مباحثوں میں نئی نئی اختراعات کرنے اور حاکموں کا قرب حداکھڑا کرتے کے لیے اُس دین اور علم کی جڑیں نہیں کاٹتی چاہئیں، جس کی وجہ سے الگری یہ عزت حاصل ہے۔ علامہ صاحب کو یہ بات بھی یاد رکھنی چاہیے کہ علمائے اہم کبھی حکومتوں کی حمایت میں اس قدر سرگرم اور پر جوش نہیں ہوا کرتے۔ خواشن لے جھرمت میں بینٹھ کرئی وی جوبلو کی چکا چوند روشنیوں میں اسلام کی یہ بینیجہ گری کم از کم علامہ جاوید الغامدی کو زیر بہ نہیں دیتی۔“

(روزنامہ ”نوائے وقت“، لاہور کا اداری شنڈر، منورخ 5 جون 2006ء)

مجھے قابل صدر احترام علماء کرام سے بھی یہ گزارش کرنی ہے کہ انہوں نے جس طرح ہر دور میں باطل کے فتوؤں کی سرکوبی فرمائی ہے، اب غامدیت کے اس نو زائدیہ فتنے کا بھی

تعاقب کر کے اس کا قلع قع فرمائیں جو ہمارے ہاں فی وی کی اسکرین، چند سرماہیہ داروں کی نظر کرم اور سرکار دربار کی سرپرستی میں پھیلا دیا جا رہا ہے۔

میں یہ عرض کرتا چلوں کہ غامدی صاحب کو میں اُس وقت سے اچھی طرح جانتا ہوں جب وہ فقط جاوید احمد ہوا کرتے تھے اور ابھی ان کے نام کے آگے پہچھے علامہ اور غامدی جیسے سابقے اور لاثق نہیں لگے تھے۔ اس لیے میرا فرض تھا کہ میں ”غامدیت“ کے ذھول کا پول کھولنے کے لیے یہ کتاب لکھوں اور اس قتنے کا سر کلخنے والے اؤلين لوگوں میں شامل ہوں۔ اللہ گواہ ہے کہ میری یہ کاوش محض احتراقی حق اور ابطالی باطل کے لیے ہے۔ اس سلسلے میں مزید ایک جامع اور مفصل کتاب بھی ترتیب دے رہا ہوں جو انشاء اللہ آئندہ کسی مناسب وقت پر طبع ہوگی۔

هذا ما عندي ، والعلم عند الله ، وهو ولی التوفيق .

والسلام  
محمد رفیق چودھری

لاہور

19 جون 2007ء

بمطابق 3 جمادی الثانی 1428ھ



پہلا باب:

## قرآنیات

### 1۔ کیا قرآن کی صرف ایک ہی قراءت صحیح ہے؟

غامدی صاحب نے امت کے جن منفرد، مسلم اور اجتماعی امور کا انکار کیا ہے، ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ وہ قرآن مجید کی (سیعہ یا عشرہ) قراءات متواترہ کو نہیں مانتے۔ ان کے نزدیک قرآن کی صرف ایک ہی قراءت صحیح ہے جو ان کے بقول ”قراءت عامۃ“ ہے اور جسے علماء نے غلطی سے ”قراءت حفص“ کا نام دے رکھا ہے۔ اس ایک قراءت کے سواباتی سب قراءتوں کو غامدی صاحب عجم کا فتنہ قرار دیتے ہیں۔ اس کے علاوہ وہ پوری قطعیت کے ساتھ یہ فتویٰ دیتے ہیں کہ قرآن کا متن اس ایک قراءت کے سوا کسی دوسری قراءت کو قبول نہیں کرتا۔

چنانچہ وہ اپنی کتاب ”میزان“ میں لکھتے ہیں کہ:

”یہ بالکل قطعی ہے کہ قرآن کی ایک ہی قراءت ہے جو ہمارے مصاہف میں ثابت ہے۔ اس کے علاوہ اس کی جو قراءاتیں تفسیروں میں لکھی ہوئی ہیں یا مدرسون میں پڑھی اور پڑھائی جاتی ہیں، یا بعض علاقوں میں لوگوں نے اختیار کر کھی ہیں، وہ سب اسی فتنہ عجم کی باقیات ہیں جن کے اثرات سے ہمارے علم کا کوئی شعبد، افسوس ہے کہ محفوظ نہ رہ سکا۔“

(میزان، صفحہ 32،طبع دوم، اپریل 2002ء)

وہ مزید لکھتے ہیں کہ:

”قرآن صرف وہی ہے جو مصحف میں ثابت ہے اور جسے مغرب کے چند علاقوں کو

چھوڑ کر دنیا میں امت مسلمہ کی عظیم اکثریت اس وقت تلاوت کر رہی ہے۔ یہ تلاوت جس قراءت کے مطابق کی جاتی ہے، اس کے سوا کوئی دوسری قراءت نہ قرآن ہے اور نہ اسے قرآن کی حیثیت سے پیش کیا جاسکتا ہے۔“

(میران، صفحہ 25، طبع دوم، اپریل 2002ء)

پھر آگے چل کر ارشاد ہوتا ہے کہ:

”قرآن کا منن اس (ایک قراءت) کے علاوہ کسی دوسری قراءت کو قبول ہی نہیں کرتا۔“

مذکورہ اقتباسات کے مطابق غامدی صاحب کا موقف یہ ہے کہ:

1۔ قرآن کی صرف ایک ہی قراءت درست ہے۔

2۔ باقی تمام قراءتیں عجم کا فنہ ہیں۔

3۔ امت مسلمہ کی عظیم اکثریت جس قراءت کے مطابق قرآن کی تلاوت کر رہی ہے صرف وہی قرآن ہے۔

4۔ قرآن کا منن ایک قراءت (حفص) کے سوا کسی دوسری قراءت کو قبول ہی نہیں کرتا۔

اب ہم ان نکات پر بحث کرتے ہوئے غامدی صاحب کے موقف کا جائزہ لیں گے:

### 1۔ کیا قرآن کی صرف ایک ہی قراءت درست ہے؟

غامدی صاحب کا کہنا ہے کہ قرآن کی صرف ایک ہی قراءت درست ہے، صحیح نہیں ہے کیونکہ امت مسلمہ قرآن مجید کی سبعہ یا عشرہ قراءات کو مانتی ہے اور اس کے دلائل حسب ذیل ہیں:

1۔ یہ قراءتیں صحابہ و تابعین سے تواتر کے ساتھ منتقل ہیں اور رسم عثمانی کی حدود کے اندر ہیں اور اس کے مطابق ہیں اور یہ اجماع امت سے ثابت ہیں۔

2۔ علوم القرآن کے موضوع پر کمھی جانے والی تمام اہم کتب میں یہ قراءات بیان کی گئی

ہیں جیسے امام بدر الدین زکریٰ نے "البرہان فی علوم القرآن" میں اور امام سیوطی نے "الاتفاق" میں ان کا تذکرہ کیا ہے اور ان کو درست مانا ہے۔

- 3۔ تمام قدیم و جدید اہم تفاسیر میں ان قراءات کو تسلیم کیا گیا ہے۔
- 4۔ عالم اسلام کی تمام بڑی دینی جامعات مثلاً جامعہ ازہر اور جامعہ مدینہ منورہ وغیرہ کے نصاب میں یہ قراءات شامل ہیں۔
- 5۔ امت کے تمام مسلمہ مکاتب فکر کے دینی مدارس میں یہ قراءات پڑھی اور پڑھائی جاتی ہیں۔
- 6۔ عرب و عجم کے تمام معروف حضرات کی مختلف "قراءات" آڈیو اور ویڈیو کیسٹوں کی صورت میں موجود ہیں۔
- 7۔ عالم اسلام کے درجن بھر ممالک (جن میں مراکش، الجزائر، ٹیونس، لیبیا اور سوریا بھی) اور موریتانیہ وغیرہ شامل ہیں) میں روایت حفص نہیں، بلکہ روایت درش (امام درش امام تاج بن عبد الرحمن کے شاگرد تھے) راجح ہے اور وہ اسی قراءت درش کے مطابق قرآن کی تلاوت کرتے ہیں اور اسے قرآن سمجھتے ہیں۔ کیا کروڑوں کی تعداد میں یہ مسلمان "غیر قرآن" کو قرآن سمجھ بیٹھے ہیں؟ کیا غیر قرآن کو قرآن سمجھ لینے کے بعد وہ مسلمان باقی رہے ہیں یا نعوذ باللہ کافر ہو چکے ہیں؟ کیا امت مسلمہ کے پاس قرآن محفوظ نہیں؟ جبکہ اس کی حفاظت کا ذمہ خود اللہ تعالیٰ نے لے رکھا ہے:

﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْكِتَابَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ۝ ۵۰﴾

(الحجر: 9)

"بے شک ہم نے یہ ذکر (قرآن) نازل کیا ہے اور ہم ہی اس کے محافظ ہیں۔"

پھر جب خود اللہ تعالیٰ نے قرآن کی حفاظت کی ذمہ داری لے رکھی ہے تو ایک ایسی چیز جو قرآن نہیں وہ امت مسلمہ میں بطور قرآن کیسے متعارف، مرقوم اور متداول ہے۔

- 8۔ جس طرح ہمارے ہاں قراءات حفص کے مطابق مصاحف لکھئے اور تلاوت کیے جاتے

ہیں، اسی طرح شمالی افریقہ اور بعض دوسرے ممالک میں قراءت و رش وغیرہ کے مطابق مصاحف لکھے اور تلاوت کیے جاتے ہیں اور دہاں کی حکومتیں بھی سرکاری اہتمام میں قراءت و رش کے مطابق مصاحف شائع کرتی ہیں۔ حال ہی میں شعوری عرب کے جمع الملک فہد، (مذینہ منورہ) نے بھی لاکھوں کی تعداد میں روایت و رش، روایت دوری اور روایت قالوں کے مطابق مصاحف مختلف مسلم ممالک کے لیے طبع کر دیے ہیں۔

9۔ امت مسلمہ کا قولی اور عملی تواتر ہی قراءات متواترہ کے صحیح ہونے کا بین اور اصلی ثبوت ہے۔

10۔ صحیح احادیث سے بھی ہمیں قرآن مجید کی ایک سے زیادہ قراءتوں کا ثبوت مل جاتا ہے۔

### (۱) پہلی حدیث:

”حضرت عمر بن خطاب رض بیان کرتے ہیں کہ (ایک دفعہ) میں نے حضرت ہشام بن حکیم بن حزام کو سورہ فرقان اس سے مختلف طریقے پر پڑھتے سا جس سے میں پڑھتا تھا، حالاں کہ سورہ فرقان مجھے خود رسول اللہ ﷺ نے پڑھائی تھی۔ قریب تھا کہ میں غصے سے ان پر بھٹپڑتا، مگر میں نے (صبر کیا) اور انھیں مہلت دی، یہاں کرنہوں نے اپنی قراءت مکمل کر لی۔ پھر میں نے ان کی چادر پکڑ لی اور انہیں کھینچتا ہوا، رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں لے گیا۔ میں نے عرض کیا: یا رسول اللہ ﷺ! میں نے ان کو سورہ فرقان اس سے مختلف طریقے پر پڑھتے سا ہے، جس پر آپ ﷺ نے پڑھائی تھی۔ اس پر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: انھیں چھوڑ دو، پھر حضرت ہشام سے فرمایا کہ تم پڑھو۔ چنانچہ انہوں نے سورہ فرقان اسی طرح پڑھی جس طرح میں نے ان کو پہلے پڑھتے سا تھا۔ ان کی قراءات سن کر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ اسی طرح اترتی ہے۔ پھر آپ ﷺ نے مجھے فرمایا کہ تم پڑھو۔ چنانچہ میں نے (اپنے طریقے پر) پڑھی تو

آپ ﷺ نے فرمایا کہ اسی طرح اُتری ہے۔

پھر مزید فرمایا کہ یہ قرآن سات حروف (سبعہ احرف) پر نازل ہوا ہے، لہذا جس طرح سہولت ہو، اس طرح پڑھو۔“

(صحیح مسلم، حدیث نمبر: 1899 - صحیح بخاری، حدیث نمبر: 2419)

### (ب) دوسرا حدیث:

”حضرت أبي بن كعب رضي الله عنه بیان کرتے ہیں کہ جبرائیل علیہ السلام سے رسول اللہ ﷺ ملے تو آپ ﷺ نے ان سے فرمایا: اے جبرائیل! مجھے ایسی امت کی طرف بھیجا گیا ہے جو ان پڑھے ہے۔ پھر ان میں سے کوئی بوڑھا ہے، کوئی بہت بوڑھا، کوئی لڑکا ہے کوئی لڑکی اور کوئی ایسا آدمی ہے جس نے کبھی کوئی تحریر (کتاب) نہیں پڑھی۔ رسول اللہ ﷺ فرماتے ہیں کہ جبرائیل علیہ السلام نے مجھے جواب دیا کہ اے محمد ﷺ! قرآن سات حروف (سبعہ احرف) پر اُترا ہے۔“

(ترمذی، حدیث نمبر: 2944)

### (ج) تیسرا حدیث:

”حضرت عبد اللہ بن عباس رضي الله عنهما سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جبرائیل نے پہلے مجھے قرآن مجید ایک حرف کے مطابق پڑھایا۔ پھر میں نے کئی بار اصرار کیا اور مطالبه کیا کہ قرآن مجید کو دوسرے حروف (Versions) کے مطابق بھی پڑھنے کی اجازت دی جائے۔ چنانچہ وہ مجھے یہ اجازت دیتے گئے یہاں تک کہ سات حروف (سبعہ احرف) تک پہنچ گئے۔

اس روایت کے راوی امام ابن شہاب زہری رضي الله عنهما کہتے ہیں کہ وہ سات حروف، جن کے مطابق قرآن پڑھنے کی اجازت دی گئی تھی، ایسے تھے کہ وہ تعداد میں سات ہونے کے باوجود گویا ایک ہی حرف تھے۔ ان کے مطابق پڑھنے سے

حلال و حرام کا فرق واقع نہیں ہو جاتا تھا۔“

(صحیح بخاری، حدیث نمبر: 3219 - صحیح مسلم، حدیث نمبر: 1902)

### (ج) چوتھی حدیث:

”حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے ایک آدمی کو قرآن پڑھتے سا جب کہ اس سے پہلے میں نے نبی ﷺ کو اس سے مختلف طریقے پر پڑھتے تھا۔ میں اس آدمی کو نبی ﷺ کی خدمت میں لے گیا اور آپ ﷺ کو اس صورت حال سے آگاہ کیا۔ میں نے محسوس کیا کہ رسول اللہ ﷺ کو میری بات ناگوار گز ری ہے۔ پھر آپ ﷺ نے فرمایا: تم دونوں ٹھیک طرح پڑھتے ہو۔ آپس میں اختلاف نہ کرو، کیونکہ تم سے پہلے جو قو میں ہلاک ہوئیں وہ اختلاف ہی کی وجہ سے ہلاک ہوئیں۔“

(صحیح بخاری، حدیث نمبر: 3476)

ان احادیث صحیح سے واضح ہو جاتا ہے کہ ابتداء میں قرآن مجید کو مقامی لہجات کے مطابق پڑھنے کی اجازت تھی۔ جو دراصل ایک ہی عربی زبان کے الفاظ کے مختلف تلفظات (Takhtah جمع تھے) جو دنیا کی ہر زبان میں پائے جاتے ہیں۔

### 2۔ کیا ایک کے سواباقی تمام قراءتیں عجم کا فتنہ ہیں؟

غامدی صاحب کے موقف کا دوسرا نکتہ یہ ہے کہ قرآن مجید کی ایک قراءت کے سواباقی تمام قراءتیں عجم کا فتنہ ہیں۔

غائب یہ نکتہ (بلکہ اسے حرہ کہنا زیادہ موزوں ہے) غامدی صاحب نے جناب پروردیز صاحب سے سیکھا ہے جو تمام احادیث کو عمر بھر جبکہ سازش کا نتیجہ قرار دیتے رہے۔ اب انہی کے انداز میں غامدی صاحب نے بھی قرآن مجید کی ایک قراءت کے سواباقی سب قراءتوں کو عجم کا فتنہ قرار دے دیا ہے۔

غامدی صاحب کو معلوم ہونا چاہیے کہ جس "قراءت حفص" کو وہ "قراءت عامہ" کا جعلی نام دے کر صحیح مان رہے ہیں وہ دراصل امام عاصم بن ابی الحجود رضی اللہ عنہ کی قراءت ہے جس کو امام ابو حفص نے ان سے روایت کیا ہے اور خود امام عاصم بن ابی الحجود عربی لش نہیں تھے بلکہ بھی لش تھے۔ چنانچہ امام بدرا الدین زرکشی رضی اللہ عنہ نے اپنی شہرہ آفاق کتاب "البرہان فی علوم القرآن" میں پہلے سیدعہ قراء (سات مشہور قراء حضرات) کے یہ نام لکھے ہیں:

- 1۔ عبد اللہ بن کثیر.....(م 120ھ)
- 2۔ نافع بن عبد الرحمن.....(م 169ھ)
- 3۔ عبد اللہ بن عامر
- 4۔ ابو عمرو بن علاء.....(م 154ھ)
- 5۔ عاصم بن ابی الحجود.....(م 128ھ)
- 6۔ حمزہ بن حبیب.....(م 156ھ)
- 7۔ علی بن حمزہ الکساوی.....(م 189ھ)

اور اس کے بعد یہ لکھا ہے کہ:

((ولیس فی هؤلاء السبعة من العرب الا ابن عامر وابو عمرو))  
"اور ان ساتوں میں سوائے ابن عامر اور ابو عمرو کے کوئی بھی عربی لش نہیں۔"

(امام زرکشی، البرہان فی علوم القرآن، جلد اول، صفحہ 329، طبع چوتھا)

اب غامدی صاحب اگر عربی لش قراء کی قراءتوں کو عجم کا فتنہ کہہ کر ان کا انکار کر سکتے ہیں تو وہ ایک بھی قاری کی قراءت (امام عاصم کی قراءت جس کی روایت امام حفیض نے کی ہے اور جسے غامدی صاحب "قراءت عامہ" کا نام دے کر صحیح مانتے ہیں) کو کسی دلیل سے صحیح مانتے ہیں؟ اگر عربی قراءتیں محفوظ نہیں رہیں اور وہ عجم کے فتنے کا شکار ہو گئی ہیں تو ایک بھی قراءت عجم کے فتنے سے کیسے محفوظ رہے گئی؟

حقیقت یہ ہے کہ یہ متواتر قراءتیں عجم کا فتنہ نہیں ہیں، بلکہ غامدی صاحب خواہ فتنہ

ہیں۔

### 3۔ کیا امت مسلمہ کی عظیم اکثریت جس قراءت کے مطابق قرآن کی

تلاوت کر رہی ہے صرف وہی قرآن ہے؟

غامدی صاحب کہتے ہیں کہ امت مسلمہ کی عظیم اکثریت جس قراءت کے مطابق قرآن کی تلاوت کر رہی ہے صرف وہی قرآن ہے۔ عظیم اکثریت کی بنا پر قرآن کی ایک ہی قراءت کا دعویٰ بالکل ایسے ہی ہے جیسے کوئی شخص یہ دعویٰ کرے کہ دنیا میں چونکہ حنفی فقہ کے پروگاروں کی اکثریت ہے اس لیے صرف فقہ حنفی ہی صحیح فقہ ہے اور صرف یہی اسلامی فقہ ہے اور باقی تمام فقہیں فقہ مجتمع کے باقیات ہیں۔ ظاہر ہے ایسا دعویٰ کہ صرف وہی شخص کر سکتا ہے جو یا تو حمق ہو، یا انہاتی درجے کا متصسب ہو، یا پھر فتنہ پرور ہو۔

### 4۔ کیا قرآن کا متن ایک قراءت کے سوا کسی دوسری قراءت کو قبول ہی

نہیں کرتا؟

اب ہم غامدی صاحب کے موقف کے موقوف کے اس لکھتے پر بحث کریں گے کہ کیا قرآن کا متن ایک قراءت کے سوا کسی دوسری قراءت کو قبول کرتا ہے یا نہیں؟

غامدی صاحب کا یہ موقف ہرگز صحیح نہیں ہے کہ قرآن کا متن ایک قراءت شخص کے سوا کسی دوسری قراءت کو قبول ہی نہیں کرتا۔ حقیقت یہ ہے کہ قرآن کے متن میں تمام قراءات متواترہ کی گنجائش موجود ہے۔ اہل علم جانتے ہیں کہ موجودہ مصاحف کے قرآنی الفاظ رسم عثمانی کے مطابق لکھے گئے ہیں۔ اس رسم الخط کی خوبی اور کمال یہی ہے کہ اس میں تمام قراءات متواترہ (سبعہ بلکہ عشرہ) کے پڑھنے کا امکان موجود ہے اور یہ ساری قراءتیں اس ایک متن میں سما جاتی ہیں۔

مثال کے طور پر سورہ فاتحہ کی آیت (ملک یوم الدین) کو لیجئے۔ اسے رسم عثمانی (بغیر اعراب اور نقطوں کے) میں یوں لکھا گیا تھا:

### (ملک یوم الدین)

اس آیت میں لفظ ملک کو ملک اور ملک دنوں طرح سے پڑھا جاسکتا ہے اور یہ دنوں قراءت متوارہ ہیں۔ قراءت حفص میں اسے ملک (یم پر کھرازبر) اور قراءت ورش میں اسے ملک (یم پر زبر) کے ساتھ پڑھتے ہیں۔ ججاز میں یہ دنوں الفاظ ایک ہی مفہوم کے لیے استعمال ہوتے تھے۔ یعنی روز جزا کا مالک یا روز جزا کا باادشاہ۔ باادشاہ بھی اپنے علاقے کا مالک ہی ہوتا ہے۔ قرآن مجید کے نظائر سے بھی ان دنوں مفہوم کی تائید ملتی ہے۔ اس طرح قراءات کا یہ اختلاف اور تنوع قرآن مجید کے رسم عثمانی میں موجود ہے۔

اب مذکورہ لفظ ملک کے رسم عثمانی پر غور کیجیے تو معلوم ہو گا کہ غامدی صاحب کی رائے کے بر عکس اس قرآنی لفظ کا متن قراءت ورش (ملک) کو زیادہ قبول کرتا ہے اور اس کے مقابلے میں قراءت حفص کو کم قبول کرتا ہے۔ پہلی قراءت (ورش) میں اسے بغیر تکلف کے ملک کو ملک پڑھا جاسکتا ہے۔ اور دوسری قراءات (حفص) میں اسے تھوڑے سے تکلف (کھرازبر) کے ساتھ پڑھا جاتا ہے۔

### (1) پہلی دلیل:

اس کی پہلی دلیل یہ ہے کہ یہی لفظ جب سورہ الناس، آیت 2 میں آتا ہے تو رسم عثمانی کے مطابق اس طرح آتا ہے: (ملک الناس) اور سب اسے (ملک الناس) پڑھتے ہیں جو کہ متن کے بالکل قریب ایک صحیح قراءت ہے اور اسے کوئی بھی ملک (کھرے ملک کے ساتھ) نہیں پڑھتا۔ لہذا سورہ الفاتحہ میں بھی ملک کو ملک پڑھنے کی

پوری پوری گنجائش موجود ہے اور قراءت ورش کے مطابق یہ بالکل جائز اور درست ہے۔

## (2) دوسری دلیل:

اس کی دوسری دلیل سورہ حود، آیت: 41 کے لفظ مُجْرِیَهَا میں ہے کہ:

بِسْمِ اللَّهِ الْمَجْرِيْهَا وَمُرْسَهَا

اے رسم عثمانی میں یوں لکھا گیا ہے:

لسم الله محرها ومرسها

اس میں لفظ **(محرها)** کو قراءاتِ متواترہ میں تین طرح سے پڑھا جاتا ہے:

محرها (اصل رسم عثمانی)

مَجْرِيَّهَا - ١

(ایک متواتر قراءت کے مطابق)

## (دوسری متواتر قراءت کے مطابق)

- 2 -

(تیری متواتر قراءتِ حفص کے مطابق)

- مَجْرَمُهَا 3

اس سے معلوم ہوا کہ رسم عثمانی کے مطابق لکھا ہوا یہ لفظ (محرها) جو کہ قرآن کا اصل متن ہے وہ تینوں متواتر قراءتوں کو قبول کر لیتا ہے اور اسے تینوں طریقوں سے پڑھنے کی گنجائش موجود ہے۔ بلکہ اہل علم جانتے ہیں کہ ان میں پہلی دو قراءتیں تیری قراءت حفص لے متن بے میں زیادہ متداول اور زیادہ فصح عربی کے قریب ہیں۔ کیونکہ یہی لفظ جب مشہور جاہلی شاعر بن هشوم کے متعلق میں آتا ہے

صبت الكأس عنا أم عمرو

وكان الكأس مجرها اليمينا

تو اس شعر کے لفظ " مجراها " کو بھی عام طور پر مجریہا پڑھا جاتا ہے۔ اسے قراءتِ

شخص کی طرح کوئی بھی مجرّ نئے ہانپس پڑھتا۔

### (3) قیسروی دلیل:

عامدی صاحب کو معلوم ہوتا چاہیے کہ خود قراءتِ حفص (جسے وہ قراءتِ عامد کا نام توں نام دیتے ہیں) میں بھی قرآن مجید کے کئی الفاظ کی دو دو قراءتیں درست ہیں۔ گویا ایک ہی قراءتِ حفص میں بھی بعض قرآنی الفاظ کو دو دو طریقوں سے پڑھا جاسکتا ہے اور پڑھا جاتا ہے۔ جیسے:

ل: سورہ البقرہ، آیت: 245 میں ہے کہ:

**﴿وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبْطِلُ﴾**

میں لفظ **يَبْطِلُ** کو **يَقْبِضُ** بھی پڑھا جاتا ہے، جس کے لیے ہمارے ہاں کے مصاہف میں حرف صاد کے اوپر چھوٹائیں ذال دیا جاتا ہے۔

ب: سورہ الغاشیہ، آیت 22 میں ہے کہ:

**﴿لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُضِيِّطِرٍ﴾**

میں لفظ **بِمُضِيِّطِرٍ** کو **بِمُسَيِّطِرٍ** بھی پڑھا جاتا ہے۔

ج: سورہ الطور، آیت: 37 میں ہے کہ:

**﴿أَمْ عِنْدُهُمْ حَزَّ أَيْنُ رَبِّكَ أَمْ هُمُ الْمُضَيِّطُونَ﴾**

میں لفظ **الْمُضَيِّطُونَ** کو **الْمُسَيِّطُونَ** بھی پڑھا جاتا ہے۔

اس وضاحت کے بعد کیا کوئی شخص یہ دعویٰ کر سکتا ہے کہ قرآن کا متن ایک قراءت کے سوا کسی اور قراءت کو قبول ہی نہیں کرتا؟ ایسا دعویٰ صرف وہی آدمی کر سکتا ہے جو علم قراءات سے نا بلد ہو، رسم عثمانی سے بے خبر ہو اور جس نے کبھی آنکھیں کھول کر قرآن کے متن کو نہ پڑھا ہو۔

دراصل قراءاتِ متواتر کا یہ اختلاف دنیا کی ہر زبان کی طرح تلفظ اور لمحے کا اختلاف

ہے۔ ان سے قرآن مجید میں کوئی ایسا رذ و بدل نہیں ہو جاتا، جس سے اس کے معنی اور مفہوم تبدیل ہو جائیں یا حلال حرام ہو جائے بلکہ ان کے باوجود بھی قرآن قرآن ہی رہتا ہے اور اس کے نفس مضمون میں کسی قسم کا کوئی فرق واقع نہیں ہوتا۔

خود ہماری اردو زبان میں اس کی ایک مثال یہ ہے:

”پاکستان کے بارہ میں“..... یا..... ”پاکستان کے بارے میں“

یہ ”بارہ“ اور ”بارے“ دونوں درست ہیں۔ یہ تلفظ اور لفظ کا فرق ہے، مگر معنی کا فرق

نہیں ہے۔

اسی طرح انگلش کا لفظ Schedule ہے۔ اس کے دو تلفظ ”شیڈول“ اور ”سچوال“

ہیں اور دونوں درست ہیں اور یہ بھی محض تلفظ اور لفظ کا فرق ہے کوئی معنوی فرق نہیں ہے۔

بالکل یہی حال قرآن مجید کی مختلف قراءات متواترہ کا ہے۔



## 2- کیا قرآن میزان ہے؟

غامدی صاحب کہتے ہیں کہ ”الفرقان“ اور ”السین“، وغیرہ اسماء قرآنی کی طرح ”المیزان“ بھی قرآن کے ناموں میں سے ایک نام اور اس کی صفات میں سے ایک صفت ہے۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں:

”چوتھی چیز یہ ہے کہ قرآن مجید اس زمین پر حق و باطل کے لیے ”میزان“ اور ”فرقان“ اور تمام سلسلہ وحی پر ایک ”سین“ کی حیثیت سے نازل ہوا ہے:  
 ﴿اللَّهُ الَّذِي أَنْزَلَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانَ﴾

(الشوری: 17)

”اللہ وہی ہے جس نے حق کے ساتھ کتاب اٹاری، یعنی میزان نازل کی ہے۔“  
 اس آیت میں ”المیزان“ سے پہلے ”و“ تفسیر کے لیے ہے۔ اس طرح ”المیزان“ درحقیقت یہاں ”الکتاب“ ہی کا بیان ہے۔ آیت کا مدعایہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حق و باطل کے لیے قرآن اٹارا ہے جو دراصل ایک میزان عدل ہے اور اس لیے اٹارا ہے کہ ہر شخص اس پر تول کر دیکھ سکے کہ کیا چیز حق ہے اور کیا باطل۔ چنانچہ تو نے کے لیے بھی ہے۔ اس دنیا میں کوئی چیز ایسی نہیں ہے جس پر اسے تولا جاسکے۔“

(میزان، ص 22، طبع دوم اپریل 2002ء)

(اصول و مبادی، ص 22,23، طبع فروری 2005ء)

ہمارے نزدیک میزان نہ تو قرآن کے ناموں میں سے کوئی نام ہے اور نہ اس کی صفات میں سے کوئی صفت بلکہ وہ میزان ہرگز نہیں ہے۔ جس آیت سے انہوں نے قرآن

کے میزان ہونے کا استدلال کیا ہے وہ استدلال بھی کئی لحاظ سے غلط ہے جس کی تفصیل یہ ہے:-  
قرآن مجید کے پیغمبپن (55) اسماء اور صفات کی مکمل فہرست امام بدر الدین زرشی نے ”البرہان فی علوم القرآن“ میں اور امام سیوطی نے ”الاتقان“ میں دے دی ہے مگر ان میں ”میزان“ کا نام یا صفت ہرگز شامل نہیں ہے۔

(لاحظہ ہو: البرہان فی علوم القرآن، جلد اول ص 273-276)

2۔ علامہ زختری (جسے علمدی صاحب ”امام اللہ“ مانتے ہیں، ملاحظہ ہو: میزان حصہ اول ص 128 طبع 1985ء) نے اپنی تفسیر الکشاف میں سورہ الشوریٰ کی مذکورہ بالا آیت میں ”الکتاب“ سے قرآن مراد نہیں لیا بلکہ ”جنس الكتاب“ مراد لی ہے جس کا مطلب ہے وہ سلسلہ کتب جو اللہ تعالیٰ نے ہر زمانے میں نازل کیا ہے۔ اس سے خاص قرآن مراد نہیں لیا جاسکتا، بلکہ ہر الہامی کتاب اس میں داخل ہے۔ اس کے علاوہ علامہ زختری نے میزان کو قرآن کی صفت نہیں مانا بلکہ ”و“ کو عاطفہ مانا ہے اور قرآن اور میزان کو دو الگ الگ چیزیں قرار دیا ہے۔ نیز انہوں نے میزان کے دو معنی لکھے ہیں ایک ”عدل و انصاف“ اور دوسرے ”تراؤ“

لہذا جب عربی زبان کے امام لغت نے مذکورہ آیت میں نہ تو قرآن کو میزان قرار دیا ہے اور نہ ”و“ کو بیان یا تفسیر کے معنوں میں لیا ہے بلکہ دو اعطاطفہ قرار دے کر اس سے ”عدل و انصاف“.....”تراؤ“ کے معنی لیے ہیں تو علمدی صاحب کس بنیاد پر اس آیت سے قرآن کا میزان ہونا مراد لے سکتے ہیں؟ الکشاف میں پورا حوالہ یہ ہے:

((”انزل الكتاب“ ای جنس الكتاب (والمیزان) والعدل والتسویة،  
و معنی انزال العدل أنه انزله في كتبه المتنزلة وقيل الذي يوزن  
به.))

(الکشاف جلد 3، ص 465، طبع مصر، 1392ھ)

آیت مذکورہ کا یہی مفہوم امام طبری نے ”تفسیر طبری“ میں، امام قرطبی نے ”تفسیر قرطبی“

میں، حافظ ابن کثیر نے ”تفسیر ابن کثیر“ میں، علامہ شوکانی نے ”فتح القدیر“ میں، علامہ محمود آلوی نے ”روح المعانی“ میں اور احمد مصطفیٰ مراغی نے ”تفسیر مراغی“ میں بیان کیا ہے۔

ان میں سے کسی مفسر نے اس آیت میں ”الکتاب“ سے نہ قرآن مراد لیا ہے اور نہ میزان کو اس کی صفت قرار دیا ہے۔ بلکہ امت مسلمہ کے یہ تمام معتقد علیہ اور عربی زبان و ادب کے ماہر مفسرین کرام اس آیت کا ایک ہی مفہوم مراد لیتے ہیں کہ اس میں الکتاب سے سلسہ کتب مراد ہے اور میزان سے یا تو عدل و انصاف مراد ہے یا پھر ترازوں مراد ہے ان میں سے کسی نے بھی اس آیت کا وہ مفہوم نہیں لیا جو غامدی صاحب اس آیت سے کشید کرتے ہیں۔

3۔ قرآن کی تفسیر خود قرآن سے کرنا اعلیٰ اور معتبر ترین تفسیر ہوتی ہے کیونکہ ”القرآن یفسر بعضہ بعضًا“ کا اصول ایک مسلمہ اصول ہے۔ اس اصول کے تحت جب ہم اس آیت کے نظائر کا مطالعہ کرتے ہیں تو ان سے بھی قرآن کا میزان ہونا ثابت نہیں ہوتا۔ اس سلسلے میں مثال کے طور پر صرف دو آیات ملاحظہ ہو:

(۱) .... ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا إِلَيْنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُولُوا النَّاسُ إِنَّا قَسْطٌ﴾

(الحدید: 27)

”بے شک ہم نے اپنے پیغمبروں کو نشانیاں دے کر بھیجا اور ان کے ساتھ کتابیں نازل کیں اور ترازوں بھی تاکہ لوگ انصاف پر قائم ہوں۔“

اس آیت کا مفہوم یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسانوں کی ہدایت اور رہنمائی کے لیے ہر دور میں واضح نشانیوں کے ساتھ پیغمبر بھیجیے، کتابیں نازل کیں اور ان کتابوں کے ساتھ ترازوں یعنی عدل و انصاف کا تصور اور اس کے بارے میں حکم بھیجا تاکہ لوگ عدل و انصاف پر قائم رہیں اور ظلم و زیادتی سے باز رہیں۔

ذکورہ آیت سے یہ بات ہرگز ثابت نہیں ہوتی کہ قرآن میزان ہے کیونکہ اگر یہ مان لیا

جائے کہ قرآن میزان ہے تو لامحالہ یہ بھی مانتا پڑے گا کہ یہ قرآن تمام خیر و نیک پر نازل ہوا ہے جب کہ واقع میں ایسا نہیں ہے۔ میزان تو پہلے بھی تھی اور عدل و انصاف کا تصور اور حکم پہلے بھی تھا مگر قرآن صرف اللہ تعالیٰ کے آخری نبی حضرت محمد ﷺ ہی پر نازل ہوا۔ اس سے معلوم ہوا کہ قرآن میزان نہیں ہے۔

(ب) ”میزان“ کے معنی و مفہوم کو سمجھنے کے لیے ایک نظریہ بھی پیش نظر ہے کہ:

»وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزَانَ ۝ أَلَا تَطْغُوا فِي الْمِيزَانِ ۝ وَأَقِيمُوا الْوَرْثَةَ بِالْقِسْطِ ۝ وَلَا تُخْسِرُوا الْمِيزَانَ ۝«

(الرحمن: 7 تا 9)

”اور اُسی نے آسمان کو بلند کیا اور ترازو رکھ دی تاکہ تم لوگ تو نئے میں زیادتی نہ کرو بلکہ انصاف سے پورا تو لو اور کم نہ تو لو۔“

سورہ رحمان کی ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے پہلے آسمان کی تخلیق کا ذکر فرمایا ہے اور پھر میزان یعنی ترازو رکھنے کو واضح فرمایا ہے، پھر یہ حکم دیا ہے کہ توں ٹھیک رکھو، پورا تو لو اور توں میں کمی نہ کرو، ان آیات کا سیدھا سادا مفہوم یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آسمان بنانے کے بعد انسانوں کو میزان کا تصور دیا ہے تاکہ وہ عدل و انصاف سے کام لیں، توں پورا رکھیں اور توں میں ہر گز کمی نہ کریں۔

یہ آیات بھی قرآن کے میزان ہونے کی نظری کرتی ہیں۔ کیونکہ آسمان، زمین، سورج اور چاند کی تخلیق کے ساتھ اول روز سے اللہ تعالیٰ نے انسان کو میزان یعنی عدل و انصاف کا تصور دیا اور پھر حکم دیا کہ لوگ عدل و انصاف سے کام لیں اور ترازو سیدھی تو لیں اور ڈنڈی نہ ماریں۔

اس سے معلوم ہوا کہ قرآن کے نزول سے بھی بہت پہلے ”وضع المیزان“ (میزان رکھی گئی) ہو چکی تھی۔ اس لیے قرآن کو میزان قرار دینا کسی طرح صحیح نہیں۔

4۔ ایک معمولی عقل کا آدمی بھی جانتا ہے کہ میزان (ترازو) کا کام کسی شے کو صرف تو نا

اور اس کا وزن بتانا ہوتا ہے، اس کا کام اچھی اور بُری یا اصلی اور نقلی چیز میں فرق و امتیاز کرنا نہیں ہوتا۔ آپ اصلی اور نقلی سونے کو قتل کر ان کا وزن معلوم کر سکتے ہیں مگر میزان کے ذریعے سونے کے اصلی یا نقلی ہونے کا پتہ نہیں چلا سکتے۔ میزان کا کام تولنا ہے وہ کھری چیز کو بھی تولے گی اور کھوٹی چیز کو بھی تولے گی، وہ حلال شے کو بھی تولے گی اور حرام شے کو بھی تولے گی مگر وہ کھری اور کھوٹی چیز میں یا حلال اور حرام شے میں امتیاز نہیں کر سکتے گی۔

غامدی صاحب کو معلوم ہونا چاہیے کہ جب وہ قرآن کو ”میزان“ قرار دیتے ہیں تو وہ قرآن کی توبین کے مرکب ہوتے ہیں۔ گویا نعوذ باللہ قرآن مجید ایک ایسی میزان ہے جو اس لیے نازل ہوئی تاکہ لوگ اس کے ذریعے سے ہر طیب، نجس، پاک اور ناپاک چیز کو قتل کر اس کا وزن معلوم کر لیا کریں۔

5۔ دراصل غامدی صاحب کے لیے قرآن کو ”میزان“ کہنا ایک ”ضرورت“ ہے تاکہ وہ اس کی آڑ میں آسانی سے جس حدیث کا جب چاہیں یہ کہہ کر انکار کر دیں کہ یہ تو قرآن کی ”میزان“ پر قلنے کے بعد ”باطل“ ثابت ہوئی ہے لہذا اسے ردی کی نوکری میں پھیک دیا جائے۔ یاد رہے کہ غامدی صاحب اپنی اس ”میزان“ کے حربے سے با فعل بہت سی احادیث صحیح کا انکار کر پکھے ہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ غامدی صاحب کا یہ کہنا کہ قرآن میزان ہے ایک بالکل بے اصل بات ہے۔

### 3۔ کیا سورۃ النصر مکی سورہ ہے؟

الل علم جانتے ہیں کہ سلف و خلف کے تمام مفسرین کے نزدیک سورۃ نصر مدنی ہے اور اس کے مدینی سورہ ہونے پر سب کا اتفاق اور اجماع ہے۔

مگر جناب جاوید غامدی صاحب نے اس متفقہ اور مجمع علیہ امر میں بھی اختلاف پیدا کیا ہے اور ان کو سورۃ نصر کے کمی سورہ ہونے پر اصرار کیا ہے۔ چنانچہ وہ اپنی اٹلی تفسیر ”البيان“ (میں اس تفسیر کو اٹلی اس لیے کہتا ہوں کہ یہ آخری سورتوں سے شروع ہو کر ابتدائی سورتوں کی طرف اُنکے رخ پر چلی آ رہی ہے اور ابھی تک نامکمل ہے) میں لکھتے ہیں:

”سورۃ النصر کا مرکزی مضمون آپ کے لیے سرزی میں عرب میں نلبہ حق کی بشارت اور آپ کو یہ ہدایت ہے کہ اس کے بعد آپ ﷺ اپنے پروردگار سے ملاقات کی تیاری کریں۔“

سورۃ کافروں کے بعد اور لمب سے پہلے یہاں اس سورہ (النصر) کے مقام سے واضح ہے کہ سورۃ کوثر کی طرح یہ بھی، اُم القریٰ نکہ میں رسول اللہ ﷺ کی دعوت کے مرحلہ تحریرت و براءت میں آپ ﷺ کے لیے ایک عظیم بشارت کی حیثیت سے نازل ہوئی ہے۔“

(البيان: ص: 252، مطبوعہ 2000ء)

اس سے معلوم ہوا کہ غامدی صاحب سورۃ نصر کو کمی قرار دیتے ہیں اور ”مرحلہ تحریرت و براءت“ کے زمانے میں اس کا نزول بتاتے ہیں۔ اسی بات کو وہ دوسرے مقام پر مختصر اور واضح طور پر یوں فرماتے ہیں کہ:

”ساتواں باب سورۃ ملک سے شروع ہو کر سورۃ الناس پر ختم ہوتا ہے۔ اس میں

آخری دو یعنی معاذتن مدنی اور باقی سب کی ہیں۔“

(البیان: صفحہ 6)

گویا غامدی صاحب کی رائے میں سورہ نصر بھی مکی ہے کیونکہ وہ بھی سورہ ملک اور معاذتن کے درمیان واقع ہے۔ البتہ ان کے نقطہ نظر کو مزید اچھی طرح سمجھنے کے لیے پہلے حوالے میں ایک دریافت طلب بات یہ ہے کہ ”مرحلہ بھرت و براءت“ سے ان کی کیا مراد ہے تو اسے بھی خود ان کی زبانی سننے، وہ لکھتے ہیں:

”مرحلہ بھرت و براءت الماعون 107.....الخلاص 112۔“

”قریش کے سرواروں کی فرد قرارداد جرم، انہیں عذاب کی وعید اور رسول اللہ ﷺ کے لیے بشارت کہ حرم کی تولیت اب ان کی جگہ آپ ﷺ کو حاصل ہو گی اور آپ کے ذہنوں کی جڑ اس سر زمین سے ہمیشہ کے لیے کٹ جائے گی۔“ (107، 108)

”ام القریٰ کے ائمہ کفر سے آپ کا اعلان براءت اور سر زمین عرب میں غلبہ حق کی بشارت۔ 109، 110۔“

”قریش کی قیادت، بالخصوص ابو لہب کا نام لے کر اس کی ہلاکت کی پیشیں گوئی اور نبی ﷺ کی طرف سے، اس مرحلے کے اقتداء پر عقیدہ توحید کے نیعلہ کا اعلان۔ (111، 112)“

(البیان: صفحہ 14)

گویا غامدی صاحب کا خود ساختہ مرحلہ ”بھرت و براءت“ دراصل بھرت سے پہلے کا مکی دور ہے اور وہ سورہ نصر کو اسی دور کی نازل شدہ مکی سورت مانتے ہیں۔ ایک اور مقام پر جناب غامدی قرآن مجید کے بارے میں اپنے خود ساختہ ”سات ابواب“ میں آخری باب کی وضاحت کرتے ہوئے بھی سورہ نصر کو مکی سورہ قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں کہ:

”یہ قرآن مجید کا ساتواں باب ہے۔ اس میں الملک (67) سے الناس (114)

تک 48 سورتیں ہیں۔ ان سورتوں کے مضامین، اور اس باب میں ان کی ترتیب سے معلوم ہوتا ہے کہ ان میں سے پہلی 46 سورتیں اُم القریٰ کے میں، اور آخری دو الفلق اور الناس بھرث کے فوراً بعد مدینے میں نازل ہوئی ہیں۔“

قرآن مجید کے دوسرے سب ابواب کی طرح یہ چیز اس باب میں بھی ملحوظ رہے کہ یہ کی سورتوں سے شروع ہوتا اور مدینات پر ختم ہو جاتا ہے۔“

(البيان: صفحہ 11)

گویا غامدی صاحب کی رائے میں زمانی اعتبار سے بھی سورہ نصر بھرث سے پہلے کہ میں نازل ہونے والی کمی سورت ہے۔ ہمارے نزدیک غامدی صاحب کی مذکورہ رائے نہ صرف یہ کہ غلط ہے بلکہ اجماع مفسرین اور اجماع امت کے بھی خلاف ہے۔ اس سلسلے میں ہم ذیل میں چند معتبر اور مستند تفاسیر کے حوالے پیش کرتے ہیں:

### ۱: تفسیر الكشاف از علامہ محمود زنگزی

((سورة النصر، مدنیۃ وہی ثلاث آیات۔ روی أنها نزلت في أيام التشريق بمعنى في حجة الوداع.))

(تفسیر الكشاف، ج: 4، صفحہ 293، مطبوعہ مصر)

”سورہ نصر مدنی ہے، اس کی تین آیات ہیں۔ روایت ہے کہ یہ سورت ایام تشريق میں منی میں جمعۃ الوداع کے موقع پر نازل ہوئی تھی۔“

### ۲: تفسیر قرطبی از امام قرطبی

((وہی مدنیۃ یا جماعت و تسمیٰ سورۃ التودیع، وہی ثلاث آیات وہی آخر سورۃ نزلت جمیعاً، قاله ابن عباس فی صحيح مسلم.))

(الجامع لاحکام القرآن، جلد: 10، صفحہ 229)

”اور وہ (سورہ نصر) مدنی ہے، اس کے مدنی ہونے پر اجماع ہے۔ اسے سورۃ تودیع (الوداعی سورت) بھی کہتے ہیں۔ اس کی تین آیتیں ہیں۔ یہ آخری کامل

نازل ہونے والی سورت ہے۔ صحیح مسلم میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کا یہی قول نقل ہوا ہے۔“

### ۳: تفسیر ابن کثیر از حافظ ابن کثیر

((تفسیر سورۃ إذا جاء نصر الله والفتح وهي مدنیة.))

(تفسیر القرآن العظیم، جلد 4، ص 561، مطبوعہ بیرون)

”تفسیر سورۃ اذا جاء نصر الله والفتح اور یہ سورۃ مدنی ہے۔“

### ۴: تفسیر رازی از امام خرالدین رازی

((هذا السورة من أواخر ما نازل بالمدینة.))

(تفسیر کبیر، جلد 2، ص 150، مطبوعہ تہران)

”یہ سورۃ مدنیت میں نازل ہونے والی آخری سورتوں میں سے ایک ہے۔“

### ۵: تفسیر روح المعانی از علامہ محمود آلوی

((وَتُسَمَّى سُورَةُ إِذَا جَاءَ، وَعَنْ أَبْنَى مُسْعُودٍ: أَنَّهَا تُسَمَّى سُورَةُ التَّوْدِيعِ لِمَا فِيهَا مِنَ الْإِيمَاءِ إِلَى وَفَاتَهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ وَتَوْدِيعِ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا.... وَهِيَ مُدْنِيَّةٌ عَلَى القُولِ الْأَصْحِ فِي تَعْرِيفِ الْمُدْنِيِّ.... عَنْ أَبْنَى عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ قَالَ: هَذِهِ السُّورَةُ نَزَّلَتْ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَوْسِطَ أَيَّامِ التَّشْرِيقِ بِمِنْتَهِ وَهُوَ فِي حِجَّةِ الْوَدَاعِ.“

(روح المعانی، ج 16، ص 458)

”اور یہ (سورۃ نصر) سورۃ إذا جاءَ بھی کہلاتی ہے۔ حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ اسے سورۃ تودیع (الوداعی سورت) بھی کہا جاتا ہے کیونکہ اس میں نبی ﷺ کی وفات اور آپ ﷺ کے دنیا و مافیہا سے رخصت ہونے کا اشارہ ملتا ہے۔ اور یہ ”مدنی“ کی تعریف کے صحیح ترین قول کے مطابق مدنی



ہیں۔“

### فتح القدیر از امام شوکانی ۸۰

((إذا جاء نصر الله والفتح وتسمعي سورة التوديع هي ثلاث  
آيات وهي مدنية بلا خلاف.))

(فتح القدیر، جلد ۵، صفحہ ۷۲۴)

”یہ سورہ إذا جاء نصر الله والفتح ہے اور یہ الوداعی سورہ بھی کہلاتی ہے۔  
اس کی آیات تین ہیں۔ اور اس کے مدنی ہونے میں کسی کا بھی اختلاف نہیں۔“

### البرهان فی علوم القرآن از بدر الدین زرگشی ۹

یہ اگرچہ تفسیر کی کتاب نہیں ہے لیکن علوم القرآن کے موضوع پر سند کی حیثیت رکھتی  
ہے۔ اس کی چار جلدیں ہیں۔ اس میں سورہ إذا جاء نصر الله یعنی سورہ نصر کو بالاتفاق  
مدنی سورتوں کی فہرست میں شمار کیا گیا ہے۔

(ملاحظہ ہو: البرهان فی علوم القرآن، جلد اول، ص ۱۹۴)

### قدیر قتوآن از مولانا امین احسن اصلاحی ۱۰

اس میں بھی سورہ نصر کو ”بالاتفاق مدنی“ قرار دیا گیا ہے۔ اور اصلاحی صاحب اسے صحیح  
حدیبیہ کے بعد اور فتح کہے پہلے نازل شدہ مدنی سورت مانتے ہیں۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں کہ:  
”بھرت اور فتح و نصرت کے درمیان یہی وہ رشتہ ہے جس کے سبب سے (یہ  
سورہ جو بالاتفاق مدنی ہے) ایک کمی سورہ کی شانی قرار پائی۔ اس سورہ کے  
زمانہ نزول سے متعلق دو قول ہیں: ایک یہ کہ فتح کہے کے بعد نازل ہونے  
والی سورتوں میں سے یہ سب سے آخری سورہ ہے۔ دوسرا یہ کہ یہ فتح کہے  
پہلے اس کی بشارت کے طور پر نازل ہوئی ہے۔ میرے نزدیک اسی دوسرے

قول کو ترجیح حاصل ہے۔“

(تدریج قرآن: جلد 9، صفحہ 615، 616)

خلاصہ کلام یہ ہے کہ تمام مفسرین اور علمائے امت کے نزدیک سورہ نصر مدنی سورت ہے۔ اس کے مدینی ہونے پر اجماع امت ہے اور امام قرطبی نے، جیسا کہ اوپر مذکور ہوا، اس پر اجماع نقل کی اہے اور امام شوکانی کہتے ہیں کہ اس بارے میں کسی کا بھی اختلاف نہیں۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ غامدی صاحب کو آخر ایک اجتماعی متفق علیہ امر میں اختلاف پیدا کرنے کی ضرورت کیوں پیش آتی ہے؟

میرے نزدیک اس کا واحد سبب ان کے وہ من گھڑت، خود ساختہ اور موضوعہ اصول تفسیر و اصول دین ہیں جن کا لازمی نتیجہ امت کے متفقہ اور مجمع علیہ مسائل میں بھی اختلاف کی صورت میں لکھتا ہے اور جس سے امت میں افتراق و انتشار پیدا ہوتا ہے۔

چنانچہ حد رجم کا مسئلہ ہو یا مرتد کی سزا کا، جہاد و قبال کا حکم ہو یا قراءات سبعہ کا، حدود میں عورت کی گواہی کا مسئلہ ہو یا دیت کا، وحی خفی کی بات ہو، یا عیسیٰ علیہ السلام کے زندہ آسمان پر اٹھایلنے کی یا پھر رسولوں کا قتل ممکن ہونے کی۔ غامدی صاحب ہر معاملے میں امت سے الگ کھڑے نظر آتے ہیں اور اس غیر سبیل المؤمنین پر چلتے دکھائی دیتے ہیں جو کعبے کی بجائے ترکستان کو جاتی ہے۔



## 4۔ قرآن کی معنوی تحریف کے نادر نمونے

جناب جاوید احمد غامدی صاحب نہ صرف احادیث صحیح کے منکر ہیں، بلکہ وہ قرآن کی معنوی تحریف کرنے کے عادی بھی ہیں۔ ان کے ہاتھ تحریف قرآن کے بہت سے نمونے پائے جاتے ہیں۔ اس مضمون میں ان کی تحریف قرآن کا ایک نمونہ پیش کیا جاتا ہے:

غامدی صاحب "اسلام کے حدود و تعزیرات" پر خامہ فرمائی کرتے ہوئے لکھتے ہیں: "موت کی سزا قرآن کی رو سے قتل اور فساد فی الارض کے سوا کسی جرم میں نہیں دی جاسکتی۔ اللہ تعالیٰ نے پوری صراحت کے ساتھ فرمایا ہے کہ ان دو جرائم کو چھوڑ کر، فرد ہو یا حکومت، یہ حق کسی کو بھی حاصل نہیں ہے کہ وہ کسی شخص کی جان کے درپیے ہو اور اسے قتل کر دے۔" (سورہ) مائدہ میں ہے:

﴿مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَانَمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا﴾ (5:32)

"جس نے کسی کو قتل کیا، اس کے بغیر کہ اس نے کسی کو قتل کیا ہو، یا زمین میں فساد برپا کیا ہو، تو اس نے گویا سب انسانوں کو قتل کیا۔"

(میزان، صفحہ 283، طبع دوم، اپریل 2002ء، مطبوعہ لاہور)

غامدی صاحب کی محولہ بالا عبارت تبدیل مقالط آمیزی اور یقین دریچ گمراہی کا مرقع ہے، جس کی تفصیل درج ذیل ہے:

1۔ پوری آیت نہ لکھنا:

غامدی صاحب نے اپنی تحریر میں سب سے پہلے یہ مقالط اور فریب دیا ہے کہ انہوں

نے سورہ المائدہ کی آیت پوری نہیں لکھی کیوں کہ اگر وہ پوری آیت لکھ دیتے تو اس سے وہ اپنا من پسند مفہوم کشید نہیں کر سکتے تھے۔ اس لیے انہوں نے مذکورہ آیت کا صرف اتنا حصہ لکھا ہے جس سے ان کو اپنا خود ساختہ مفہوم نکالنے میں کچھ آسانی پیدا ہو گئی ہے۔ ان کی یہ حرکت صحیح ٹھیک ذمہ دار تفسیر بالائے اور قرآن کی معنوی تحریف ہے۔ مکمل آیت یوں ہے:

﴿مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَانَمَا قَاتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَخْيَاهَا فَكَانَمَا أَخْيَى النَّاسَ جَمِيعًا وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُنَا بِالْبُيُّنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ بَعْدَ ذَلِكَ فِي الْأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ۝ ۵۰﴾

(المائدہ: 32)

”ای سبب سے ہم نے بنی اسرائیل کے لیے لکھ دیا کہ جس نے کسی کو بغیر قصاص کے یا بغیر زمین میں فساد پھیلانے کے سزا کے قتل کیا تو گویا اس نے تمام انسانوں کو قتل کر دا اور جس نے کسی ایک شخص کی جان بچائی، اس نے گویا سارے انسانوں کی جان بچائی۔ اور یہ واقعہ ہے کہ ہمارے بھیجے ہوئے پیغمبر واضح احکام لے کر ان کے پاس آئے مگر اس کے باوجود ان میں سے اکثر لوگ زمین میں زیادتیاں کرتے رہے۔“

یہ وہ اصل آیت ہے جس کامن پسند نکلا اگ کر کے غامدی صاحب نے اپنا مطلوبہ مفہوم کشید کیا ہے کہ ”اللہ تعالیٰ نے پوری صراحت کے ساتھ فرمایا ہے کہ درج اتم قتل اور فساد فی الارض کو چھوڑ کر موت کی سزا نہیں ہے۔“ گویا اس مقام پر غامدی صاحب نے اسی طرح قرآن کی معنوی تحریف کر دی ہے جیسے کوئی شخص قرآن کی سورہ النساء آیت 43 کی درج ذیل عبارت:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْرَبُوا الصَّلَاةَ وَإِنْتُمْ سُكْرٌ ..... ۴۳﴾

(النساء: 43)

”اے ایمان والو! نماز کے قریب نہ جاؤ جب کہ تم نشے کی حالت میں ہو.....“  
میں سے اُس کے آخری الفاظ ”وَأَنْتُمْ سُكْرِيٰ“ (جبکہ تم نشے کی حالت میں ہو) حذف کر کے اس سے یہ مفہوم نکالے کہ قرآن مجید مسلمانوں کو نماز کے قریب جانے سے روکتا ہے۔ ایسی جمارت صرف وہی شخص ہی کر سکتا ہے جس کے دل میں اللہ کا خوف نہ ہو اور جسے آخرت کی جواب وہی کا احساس نہ ہو۔

## 2- مذہب تفسیر بالرائے:

غامدی صاحب نے اسلامی شریعت میں موت کی سزا کے بارے میں بحث کرتے ہوئے پہلا کمال تو یہ دکھایا کہ آیت پوری نہیں دی کیونکہ مذکورہ آیت کے مضمون کا تعلق بنی اسرائیل سے ہے جس کا کوئی تعلق اسلامی حدود و تحریرات سے نہیں۔ دوسرے، مذکورہ آیت بھی یہودیوں کے قانون قصاص سے متعلق نہیں ہے بلکہ اس قانون کے فلسفہ و حکمت کے بارے میں ہے جبکہ یہودیوں کا قانون قصاص قرآن میں اس طرح بیان ہوا ہے:

﴿وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالْأَنْفَ  
بِالْأَنْفِ وَالْأَذْنَ بِالْأَذْنِ وَالسِّنَ بِالسِّنِ وَالجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَنْ  
تَصَدَّقَ بِهِ فَهُوَ كَفَارَةٌ لَهُ وَمَنْ لَمْ يَعْمَلْ بِمَا أُنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ  
الظَّالِمُونَ ۝﴾

(المائدۃ: 45)

”ہم نے یہودیوں کے لیے توریت میں لکھ دیا تھا کہ جان کے بد لے جان، آنکھ کے بد لے آنکھ، ناک کے بد لے ناک، کان کے بد لے کان اور دانت کے بد لے دانت اور اسی طرح زخموں کا بھی ویسا ہی بد لے لینا ہے۔ پھر جو کوئی معاف کر دے تو یہ اس کے گناہوں کا کفارہ بن جائے گا اور جو اللہ کے نازل کیے

ہوئے قانون کے مطابق فیصلہ نہ کریں، وہی ظالم ہیں۔“

سورہ المائدہ کی جس آیت سے غامدی صاحب نے موت کی سزا کو صرف دو جرام تک محدود کر دیا ہے، اُس آیت کو دوسرے تمام مفسرین کی طرح ان کے استاد ”امام“ امین احسن اصلاحی بھی اسلامی حدود و تعریرات کا مأخذ نہیں سمجھتے بلکہ انہوں نے بھی اس آیت کے مضمون کو یہودیوں سے متعلق قرار دیا ہے۔ چنانچہ وہ اپنی تفسیر ”تبرقرآن“ میں مذکورہ آیت کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ:

**﴿أَلَّا مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَانَمَا قُتِلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَانَمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا﴾**

”یہ اُس اصل حکم کا بیان نہیں ہے جو قصاص کے باب میں یہود کو دیا گیا بلکہ اس کی دلیل اور اس کی حکمت و عظمت بیان ہوئی ہے۔“ جان کے بد لے جان“ کا قانون تورات میں بھی ہے اور اس کا حوالہ سورہ میں بھی آگئے آ رہا ہے۔ یہاں چوں کہ مقصود یہود کی شرارت و شقاوت کو نمایاں کرتا ہے، اس وجہ سے قانون قصاص کا اصل فلسفہ بیان فرمایا گیا۔ یہود پر قتل نفس کی عینیت واضح کرنے کے لیے ان کو یہ حکم اس تصریح کے ساتھ دیا گیا تھا کہ ایک کا قاتل نفس کی عینیت واضح کرنے کے لیے ان کو یہ حکم اس تصریح کے ساتھ دیا گیا تھا کہ ایک کا قاتل سب کا قاتل اور ایک کا بچانے والا سب کا بچانے والا مخبر ہے گا۔ لیکن پھر وہ قتل اور فساد فی الارض کے معاملے میں بالکل بے باک ہو گئے۔“

(تبرقرآن، جلد 2، صفحہ 503)

لہذا یہ غامدی صاحب کی تحریف قرآن اور مذموم تفسیر بالائے کاشاخانہ ہے کہ انہوں نے المائدہ کی آیت مذکورہ کو اس کے سیاقی کلام سے کاٹ کر اس کا صرف ایک تھائی ٹکڑا کر لکھ

کراس سے وہ معنی نکالے جو ان کے استاد "امام" سمیت آج تک کسی مفسر نے نہیں نکالے کہ اسلام میں موت کی سزا صرف دو جرائم پر دی جاسکتی ہے اور "اللہ تعالیٰ نے اسے پوری صراحت" سے بیان فرمادیا ہے جس کے بعد کسی فرد یا حکومت کو دو جرائم (قتل اور فساد فی الارض) کے سوا کسی اور جرم میں موت کی سزا دینے کا کوئی حق نہیں جبکہ اہل علم جانتے ہیں کہ قتل کے قصاص کا قانون تو سورۃ البقرۃ کی آیت 178 میں بیان ہوا ہے اور فساد فی الارض یا محاربہ میں موت کی سزا کا قانون سورۃ المائدۃ کی آیت 33 میں مذکور ہے۔

زیر بحث آیت کا موت کی سزا کے قانون سے تعلق نہیں۔ یہ تلub بالقرآن ہے جو غامدی صاحب کا مخالفہ ہے کہ وہ زنا کی سزاے رجم بھی المائدۃ 33 سے نکال لیتے ہیں۔

### 3۔ احادیث صحیحہ کا انکار:

غامدی صاحب نے اپنی مذکورہ عبارت کے ذریعے کئی احادیث صحیحہ کا انکار بھی کر دیا ہے۔ اہل علم جانتے ہیں کہ صحیح احادیث (جو قواتر کی مانند ہیں) میں شادی شدہ زانی کے لیے رجم، یعنی سنگساری کی سزا موجود ہے جو کہ موت کی سزا ہے۔ اسی طرح احادیث صحیحہ میں مرتد کے لیے موت کی سزا مقرر ہے۔ غامدی صاحب نے ایک ہی سانس میں ان دونوں شرعی حدود کا انکار کر دیا ہے۔ ان کی یہ حرکت دیگر مفکرین حدیث کی طرح کا صریح انکار حدیث اور انکار سنت ہے اور قرآن و سنت کے باہمی تعلق کو ختم کرنے کی مذموم کوشش ہے۔ کیونکہ حدیث و سنت دراصل قرآن ہی کی شرح ہے اور جدت اور واجب الاطاعت ہے۔ مگر غامدی صاحب کا حال یہ ہے کہ وہ سنت سے ثابت شدہ بہت سے احکام کے مفکر ہیں۔

### 4۔ اجماع امت کا انکار:

غامدی صاحب کی مذکورہ عبارت میں اجماع امت کا انکار بھی پایا جاتا ہے کیونکہ اس

بات پر اجماع امت نہیں ہے کہ شریعت میں موت کی سزا صرف دو جرائم (قتل اور فساد) ہی پر ہے بلکہ اجماع امت کی رو سے شادی شدہ زانی اور مرتد دونوں کے لیے بھی موت کی شرعی سزا مقرر ہے اور ان دونوں جرائم ..... شادی شدہ شخص کے زنا اور ارتداو کی سزا نے موت کے غامدی صاحب منکر ہیں۔

### 5۔ اسلامی شریعت کا انکار:

غامدی صاحب کا یہ دعویٰ کہ صرف دو جرائم ہی پر موت کی سزا ہے یا تو اسلامی شریعت سے ناداقیت کا نتیجہ ہے یا پھر خانہ ساز شریعت ایجاد کرنے کے شوق کا شاخانہ ہے کیونکہ شریعت اسلامیہ میں صرف مذکورہ دو جرائم (قتل اور فساد) ہی پر موت کی سزا مقرر نہیں ہے بلکہ اور بھی کئی جرائم پر موت کی سزا مقرر ہے، جیسے شادی شدہ زانی کے لیے سنگاری اور مرتد کے لیے سزا نے موت۔ لہذا غامدی صاحب نے اپنی مذکورہ عبارت کے ضمن میں اسلامی شریعت کے حدود و تعریفات کا بھی انکار کر دیا ہے۔

**خلاصہ کلام :** ..... منکر حدیث جناب جاوید غامدی کا یہ نظریہ بالکل غلط ہے کہ موت کی سزا قرآن کی رو سے قتل اور فساد فی الارض کے سوا کسی جرم میں بھی نہیں دی جاسکتی۔ پورے قرآن مجید میں کہیں بھی اس طرح کی کوئی تحدید نہیں کی گئی کہ ان دو جرائم کے سوا اللہ تعالیٰ کے قانون میں کسی فرد یا حکومت کو یہ حق حاصل نہیں کرو کہ کسی شخص کو موت کی سزا دے۔ اگر غامدی صاحب کے مذکورہ نظریہ کو مان لیا جائے تو معاذ اللہ اس قرآنی حکم کی سب سے پہلی نافرمانی خود حضرت محمد ﷺ نے کی جنہوں نے عملی طور پر شادی شدہ زانیوں اور مرتدوں کو بھی موت کی سزا دی۔ العیاذ بالله!

### 6۔ تحریف قرآن کی چند دیگر مثالیں:

غامدی صاحب کے ہاں تحریف قرآن، تلub بالقرآن اور مذموم تفسیر بالرأي کی

مثالیں بکثرت پائی جاتی ہیں۔ ذیل میں ہم ان کی کتاب ”البیان“ سے چند آیات کا ترجمہ و تفسیر پیش کرتے ہیں:

1۔ سورۃ اللہب میں ﴿تَبْتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ﴾ کا ترجمہ یہ کیا ہے:  
”ابو لهب کے بازوں کو گھٹے۔“

پھر اس کی تفسیر میں فرماتے ہیں کہ:  
”یعنی اس کے اعوان و انصار ہلاک ہوئے۔“

(البیان، صفحہ 260، تاریخ اشاعت ستمبر 98، لاہور)

2۔ سورۃ الاخلاص میں ﴿فَلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ﴾ کا ترجمہ اس طرح کیا ہے:  
”وہ اللہ سب سے الگ ہے۔“

(البیان، صفحہ 261)

3۔ سورۃ الفیل میں ﴿تَرْوِيهِمْ بِعِجَارَةٍ مِّنْ سِجِّيلٍ﴾ کا ترجمہ یہ کیا ہے کہ:  
”تو کپی ہوئی منی کے پھر انھیں مار رہا تھا۔“

(البیان، صفحہ 240)

4۔ سورۃ البروج میں ﴿فَيْلَ أَضْخَبَ الْأَخْدُودَ ۚ ۖ النَّارُ ذَاتُ الْوُقُودِ﴾ کا یہ ترجمہ کیا ہے کہ:  
”مارے گئے ایندھن بھری آگ کی گھانی والے۔“

(البیان، صفحہ 157)

اور پھر اس کی تفسیر یوں فرمائی ہے کہ:

”یہ قریش کے آن فرعونہ کو جہنم کی وعید ہے جو مسلمانوں کو ایمان سے پھیرنے کے لیے ظلم و تم کا بازار گرم کیے ہوئے تھے۔ انھیں بتایا گیا ہے کہ وہ اگر اپنی اس روشن سے بازنہ آئے تو دوزخ کی اس گھانی میں چھیک دیے جائیں گے جو

ایندھن سے بھری ہوئی ہے۔ اس کی آگ نہ کبھی دیسی ہوگی اور نہ بچھے گی۔“

(البيان، صفحہ 157)

اس طرح جاوید احمد غامدی صاحب آج تک کبھی پس پرداز اور کبھی پردہ سکرین پر آ کر تحریف قرآن کی رسم زندہ رکھے ہوئے ہیں، فتنہ انکار حدیث کی آبیاری کر رہے ہیں، روشن خیال اعتدال پسندی (Enlightened Moderation) کی تھیک تھیک نمائندگی فرمائے ہیں اور دین اسلام کا نیا ایڈیشن تیار کرنے میں مصروف ہیں۔



## 5۔ سورۃ الفیل کی غلط تاویل

قرآن مجید کی سورۃ الفیل میں اصحاب الفیل (ہاتھی والوں) کے جس واقعے کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ اس کی صحیح، منقد اور مجمع علیہ تفسیر میں بھی عامدی صاحب نے اختلاف پیدا کرنے کی کوشش کی ہے۔

اصل واقعہ جس پر سلف سے خلف تک، تمام مفسرین کرام کا اتفاق اور اجماع ہے، مختصر طور پر یہ ہے کہ یمن کا ایک متعصب عیسائی حکمران ابراہہ ساٹھ ہزار کا شکر لے کر ہاتھیوں کے ہمراہ خانہ کعبہ پر حملہ آور ہوا تاکہ اسے سما کر دے۔ قریش مکہ اتنے بڑے شکر کا مقابلہ نہیں کر سکتے تھے، اس لیے وہ اس موقع پر قریب پہاڑوں میں چلے گئے۔ جب وہ شکر مزدلفہ اور منی کے درمیان وادی مُخْسَر میں پہنچا تو اچانک ایک طرف سے پرندوں کے جہنڈ کے جہنڈ نمودار ہوئے، جنہوں نے اس شکر پر سنگ ریزوں اور کنکروں کی بارش کر دی۔ اس کے نتیجے میں ہاتھیوں سمیت پورا شکر تباہ و بر باد ہو گیا۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کامل سے خانہ کعبہ کی حفاظت فرمائی اور ابراہہ کا منصوبہ ناکام بنادیا گیا۔ یہ واقعہ اسی سال پیش آیا جس میں حضرت محمد ﷺ کی ولادت با سعادت ہوئی تھی۔

اصحاب فیل کے واقعے کی اس تفسیر پر تمام مفسرین کرام کا چورہ سورہ سے اتفاق اور اجماع موجود ہے۔ اس کے برعکس جناب جاوید احمد عامدی صاحب سورۃ فیل کا درج ذیل ترجمہ اور تفسیر فرماتے ہیں:

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

﴿إِنَّمَا تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِاَصْحَابِ الْفِيلِ ۝ إِنَّمَا يَجْعَلُ كَيْدَهُمْ  
فِي تَضْلِيلٍ ۝ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ۝ تَرْمِيْهُمْ بِحِجَارَةٍ مِّنْ

**سِجْيُلٌۤ فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولٍۤ ۝**

”اللہ کے نام سے جو سر اسر رحمت ہے، جس کی شفقت ابدی ہے۔“

”تو نے دیکھا نہیں کہ تیرے پروردگار نے ہاتھی والوں سے کیا کیا؟ ان کی چال کیا اُس نے اکارت نہیں کر دی؟ اور ان پر جھنڈ کے جھنڈ پرندے مسلط نہیں کر دیے؟ (اس طرح کہ) تو پکی ہوئی منی کے پھر انھیں مار رہا تھا اور اُس نے انھیں کھایا ہوا بھوسا بنادیا۔“

(البيان، صفحہ 239، مطبوعہ جنوری 2000ء)

اس ترجیح میں سب سے پہلے الرّحیم کے ترجیح ”جس کی شفقت ابدی ہے“ کی انفرادیت کی داد دیجیے گا اور اس کے بعد (تَرْمِيْهُمْ بِحِجَّازَةِ مِنْ سِجْيُلٍ) کے ترجیح ”(اس طرح کہ) تو پکی ہوئی منی کے پھر انھیں مار رہا تھا۔“ پر سرو ہنسنے گا۔

پھر ذرا ان تفسیری حواشی پر بھی نظر ڈالیے جو جناب جاوید غامدی صاحب نے تحریر فرمائے ہیں۔ پہلی آیت کی وضاحت فرماتے ہوئے، انہوں نے لکھا ہے کہ:

یمن کا نائب السلطنت ابرہہ جب نوباتھیوں اور سائٹھ ہزار کا لشکر لے کر بیت الحرام کو ڈھاندینے کی غرض سے مکہ پر حملہ آور ہوا، تو قریش کھلے میدان میں، اُس کے مقابلے کی طاقت نہ پا کر منی کے پہاڑوں میں چلے گئے، اور وہیں سے انہوں نے اس لشکر جرار پر سنگ باری کی۔ اُن کی یہ مدافعت، ظاہر ہے کہ انتہائی کمزور تھی، لیکن اللہ پروردگار عالم نے اپنی قوت قاہرہ اس میں شامل کر دی اور اس کے نتیجے میں ہوا کے تند و تیز طوفان (حاصل) نے ابرہہ کی فوجوں کو اس طرح پامال کیا کہ وادیِ محصب میں پرندے دنوں اُن کی نعشیں نوچتے رہے۔ اُس زمانے کے ایک شاعر ابو قیس نے کہا ہے:

**فَأَرْسَلَ مِنْ رَبِّهِمْ حَاصِبٍ**

**بِلْفَهْمٍ مُشْلِلِ لَفِ الْقَزْمٍ**

”پھر ان کے پروردگار کی طرف سے اُن پر حاصب بھیجی گئی جو خس و خاشاک کی

طرح انھیں پیش چلی جاتی تھی۔“

”تو نے دیکھا نہیں، میں واحد کے صینے سے خطاب کا جو اسلوب اس آیت میں ہے، یہ بالعموم اُس وقت اختیار کیا جاتا ہے، جب مخاطبین کے ایک ایک شخص کو فرد افراد متوجہ کرنا پیش نظر ہو۔“

(البیان، صفحہ 239)

اس کے بعد تیسری آیت کی تشریع میں لکھتے ہیں کہ:

”یہ ابر ہہ کی فوجوں کی بے بسی سے کنایہ ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ نے ساف و حاصب کے طوفان سے انہیں اس طرح پامال کیا کہ کوئی ان کی لاشیں اٹھانے والا بھی نہ رہا۔ وہ میدان میں پڑی تھیں اور گوشت خور پرندے انھیں نوچنے اور کھانے کے لیے، ان پر جھپٹ رہے تھے۔“

(البیان، صفحہ 240)

پھر آگے چل کر آیت 4 کی تفسیر بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

”اصل میں تَرْمِيْهُم ہے۔ یہ اس سے بچپنلی آیت میں عَلَيْهِم کی ضمیر مجرور سے حال واقع ہوا ہے۔ ہوا کہ تند و تیر تھیڑوں کے ساتھ ابر ہہ کے لشکر پر آہان سے جو سنگ باری ہوتی، اس کے لیے اگر غور کیجیے تو یہ لفظ نہایت صحیح استعمال ہوا ہے۔ پرندوں کے پتھر پھینکنے کے لیے، جس طرح کہ عام طور پر سمجھا جاتا ہے، اسے کسی طرح موزوں قرار نہیں دیا جاسکتا۔“

(البیان، صفحہ 240)

پھر آگے چل کر آیت 54 کی تفسیر کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

”اصل میں كَعَصْفٌ مَّأْكُولٌ کے الفاظ آئے ہیں۔ کسی چیز کا نام اُس کے انعام کے لحاظ سے رکھنا عربی زبان کا ایک معروف اسلوب ہے۔ یہ اسی نوعیت کی ترکیب ہے اور آیت کا مدعایہ ہے کہ تمہاری مدافعت اگرچہ اسی کمزور تھی کتم

پیاروں میں چھپے ہوئے انہیں سنکر پھر مار رہے تھے، لیکن جب تم نے حوصلہ کیا اور جو کچھ تم کر سکتے تھے، کرڑا تو اللہ نے اپنی سنت کے مطابق تمہاری مدد کی اور ساف و حاصل کا طوقان بھیج کر اپنی ایسی شان دکھائی کر انہیں کھایا ہوا بھوسا بنادیا۔“

(البيان، صفحہ 241)

غامدی صاحب نے سورۃ الفیل کی تفسیر فرمائی ہے وہ قرآن کے نظائر، اجماع امت اور تاریخ و کلام عرب کے خلاف ہے، اس لیے ناقابل قبول ہے۔ اب ہم اپنے نقطہ نظر کو تفصیل سے پیش کریں گے۔

### 1۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی تفسیر:

سب سے پہلے ہم اس سورہ کی تفسیر میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے اقوال کو دیکھتے ہیں:

1۔ ابن حجر عسقلانی نے فتح الباری میں صحیح بخاری کی اس حدیث ((إِنَّ اللَّهَ جِسْ عن مَكَةَ الْفَيْلِ.)) کی شرح میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کا یہ قول لفظ کیا ہے کہ:

((وَأَخْرَجَهُ أَبْنُ مَرْدُوِيَّهِ بِسَنْدِ حَسْنٍ عَنْ عُكْرَمَةَ، عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ

قَالَ: جَاءَ أَصْحَابُ الْفَيْلِ حَتَّى نَزَلُوا الصَّفَاحَ وَهُوَ بَكْسُ الْمَهْمَلَةِ

ثُمَّ فَاءَ ثُمَّ مَهْمَلَةً مَوْضِعَ خَارِجِ مَكَةَ مِنْ جَهَةِ طَرِيقِ الْيَمَنِ، فَأَتَاهُمْ

عَبْدُ الْمُطَلَّبَ فَقَالَ: إِنَّ هَذَا بَيْتَ اللَّهِ لَمْ يَسْلُطْ عَلَيْهِ أَحَدًا، قَالُوا لَا

نَرْجِعُ حَتَّى نَهْدِمَهُ، فَكَانُوا لَا يَقْدِمُونَ فِيهِمْ إِلَّا تَأْخِرُ، فَدَعَا اللَّهُ

الْطَّيْرَ الْأَبَابِيلَ فَأَعْطَاهَا حِجَارَةً سُودَاءً فَلَمَّا حَادَتْهُمْ رَمَتُهُمْ فَمَا

بَقَى مِنْهُمْ أَحَدٌ إِلَّا أَخْذَتْهُ الْحَكْكَةُ فَكَانَ لَا يَحْلُكُ أَحَدٌ مِنْهُمْ جَلْدَهُ

إِلَّا تَسَاقَطَ لَحْمَهُ.))

(جلد 15، صفحہ 255، مطبوعہ بیروت)

”اور ابن مددویہ نے عکرمه سے اور انہوں نے ابن عباس رضی اللہ عنہ سے حسن سند کے ساتھ روایت کی ہے کہ ہاتھیوں والے آئے اور وہ صفاح کے مقام پر پہنچ گئے جو حکم سے باہر (مضافات میں) یعنی کے راستے پر ایک جگہ کا نام ہے۔ عبدالمطلب ان کے پاس گئے اور ان سے کہا: ”یا اللہ کا گھر ہے جس پر وہ کسی اور کو مسلط نہیں ہونے دیتا۔“ وہ بولے: ”ہم اس کو گرانے بغیر واپس نہ جائیں گے۔“ ان کے ہاتھی آگے نہیں بڑھ رہے تھے۔ اس وقت اللہ نے پرندوں کے جھنڈ کے جھنڈ بلا لیے، ان کو سیاہ کنکر دے دیے۔ پھر جب وہ کنکر کے پاس پہنچے تو انہوں نے ان پر کنکر بر سارے (جس سے وہ سب مر گئے) اور جو کوئی نجیگیا تو اسے خُگہ (جلد کی بیماری) نے آلیا جس سے اس کے جسم کا گوشت اس سے الگ ہو کر گر جاتا تھا۔“

2۔ امام فخر الدین رازیؒ نے اپنی تفسیر کبیر میں سورۃ الفیل کی تفسیر کرتے ہوئے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کا یہ قول نقل کیا ہے:

((روی عن عکرمة عن ابن عباس، قال: لما أرسل الله العجاجة على أصحاب الفيل لم يقع حجر على أحد منهم إلا نفط جلده وثار به الجدر.)

(ج 32، ص 100، مطبوعہ تہران)

”عکرمه نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے ہاتھی والوں پر کنکر بھیجے تو ان میں سے جس کو وہ کنکر لگا، اس کی کھال گئی اور اس کو جدری (جلد کی بیماری) نے آلیا۔“

اب ظاہر ہے قرآن کی جس تفسیر کو رسول اللہ ﷺ کی ایک حدیث مجمل طور پر بیان کر رہی ہو، اسی حدیث کی تشریح ایک بیل القدر صحابی حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرمادی ہے ہوں تو پھر اس تفسیر میں کیا شک باقی رہ جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہاتھیوں کو مکہ جنپنے سے روک دیا اور

پرندوں کے گنگر پھینکنے کے ذریعے ان کو تباہ کر دیا تھا اور اس دعویٰ کا کیا جواز رہتا ہے کہ ہاتھیوں کا لشکر تو قریش کے پھراو سے بر باد ہوا اور پرندے صرف ان کی لاشوں کو کھانے کے لیے آئے تھے۔

## 2- قرآن کا اسلوب بیان:

سب سے پہلے اس سورہ میں قرآن مجید کے اسلوب بیان پر غور کریں تو آغاز میں **اللَّمْ تَرَ** (کیا تو نے نہیں دیکھا) کے الفاظ آئے ہیں۔ یہ اسلوب بیان قرآن میں عموماً غیر معین مخاطب کے لیے آتا ہے۔ جسے اصطلاح میں خطاب لغير معین کہا جاتا ہے اور یہ استفهام انکاری کے طور پر آتا ہے۔ اس اسلوب میں کوئی خاص فرد یا گروہ مخاطب نہیں ہوتا بلکہ عام انسانوں سے خطاب کیا جاتا ہے۔ مثال کے طور پر قرآن میں ہے کہ:

﴿اللَّمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ﴾

(الفجر: 6)

”کیا تو نے دیکھا کہ تیرے رب نے قوم عاد سے کیا سلوک کیا۔“

ایک اور مثال یہ ہے کہ:

﴿اللَّمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَ الظَّلَّ﴾

(الفرقان: 45)

”کیا تو نے نہیں دیکھا کہ تیرے رب نے سائے کو کیسے پھیلا�ا ہے۔“

اس طرح سورہ فیل کے شروع میں بھی **اللَّمْ تَرَ** کا خطاب کسی خاص فرد یا گروہ کے لیے نہیں ہے۔ لہذا اس سے خاص قریش کو مخاطب مانتا ہرگز درست نہیں ہے۔

## 3- تفسیر القرآن بالقرآن:

قرآن کی تفسیر کا سب سے عوہدہ اور اعلیٰ اصول ہے سب جانتے ہیں، یہ ہے کہ قرآن کی تفسیر خود قرآن سے کی جائے۔ اس اصول کے مطابق جب ہم سورہ فیل پر غور کرتے ہیں تو

اس کی کئی نظریں موجود ہیں۔  
۱۔ پہلی نظریہ ہے:

﴿أَلْمَ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِ ۵﴾

(الفجر: 6)

”کیا تو نے نہیں دیکھا کہ تیرے رب نے قوم عاد سے کیا سلوک کیا۔“

یہ آیت اپنے انداز بیان ہی سے واضح کر رہی ہے کہ قوم عاد کے لیے جس عذابِ الٰہی کی طرف اشارہ ہے، اس میں کسی انسانی کوشش اور کسب کا کوئی دخل نہیں ہے۔ قوم عاد پر جو عذاب بھیجا گیا وہ کوئی انسانی فعل نہیں تھا بلکہ سراسر قدرتِ الٰہی کا کرشمہ تھا۔

﴿أَلْمَ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادِ ۵﴾ ..... ”کیا تو نے دیکھا کہ تیرے رب نے کیا کیا۔“ کے اسلوب سے واضح ہے کہ اس کے ضمن میں واقع ہونے والے فعل کا فاعل صرف رب ہی ہے۔ بالکل اسی طرح سورہ فیل کے شروع میں بھی پہلی آیت یوں ہے کہ:

﴿أَلْمَ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِإِضْحِبِ الْفِيلِ ۵﴾

(الفیل: 1)

”کیا تو نے دیکھا کہ تیرے رب نے ہاتھی والوں کے ساتھ کیا سلوک کیا۔“

اس آیت زیر بحث کا اسلوب بیان بھی اس امر کی طرف اشارہ کر رہا ہے کہ آگے جو فعل بیان ہوگا اس کا فاعل صرف رب ہے، بندوں کے فعل کا اس میں کوئی دخل نہیں۔ لہذا اصحاب فعل کے واقعے کی تفسیر میں ابرہہ کے لشکر کو جہا کرنے میں بندوں کا خواہ وہ قریش ہوں یا کوئی اور، قطعاً کوئی دخل نہیں ہو سکتا۔ قریش کے کسی فعل کو بیان کرنے کے لیے یہ اسلوب بالکل مناسب نہیں ہے۔

۲۔ دوسرا نظریہ ہے:

﴿أَلْمَ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَ الظَّلَّ﴾

(الفرقان: 45)

”کیا تو نے نہیں دیکھا کہ تیرے رب نے سائے کو کیسے پھیلایا ہے۔“

ظاہر ہے اشیا کا سایہ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے گھٹتا بڑھتا ہے اور سورج کی روشنی کے مختلف زاویوں سے بدلتا رہتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی اس قدرت میں انسانی فعل اور کوشش کا کوئی دخل نہیں۔ یہاں بھی اسلوب بیان وہی ہے جو سورہ فیل کے شروع میں بیان ہوا ہے۔

ج) تیری نظر یہ ہے:

﴿أَوْلَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبَدِّئُ اللَّهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ﴾

(العنکبوت: 19)

”کیا انہوں نے نہیں دیکھا کہ اللہ کس طرح پہلی بار پیدا کرتا ہے اور پھر دوبارہ پیدا کرے گا۔“

یہ حقیقت ہے کہ اشیاء کو پہلی بار پیدا کرنا اور دوبارہ پیدا کرنا، صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی قدرت و صنعت ہے، اس میں انسانی محنت اور کوشش کا کوئی دخل نہیں۔

اس آیت کا انداز بیان بھی سورہ فیل کی مذکورہ آیت جیسا ہے، لہذا اصحاب فیل کی تباہی و بر بادی میں بھی قریش یا دوسرے انسانوں کی کسی کوشش کا کوئی دخل نہیں ہو سکتا۔

د) چوتھی نظر یہ ہے:

﴿آلُمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ سَمَوَاتٍ طَبَاقًا ۵﴾

(نوح: 15)

”کیا تم نے نہیں دیکھا کہ اللہ نے کس طرح اوپر تلنے سات آسمان پیدا کیے ہیں۔“

اب ظاہر ہے کہ جس طرح سات آسمانوں کو ایک دوسرے کے اوپر تلنے پیدا کرنے میں کسی انسان کے کسب و فعل کو دخل نہیں، اسی طرح سورہ فیل میں بھی اس کے آغاز کے اسلوب بیان میں اصحاب فیل کی تباہی و بر بادی میں قریش کا کوئی دخل نہیں ہو سکتا۔

## 4- اَرْسَلَ عَلَيْهِمْ كے معنی:

قرآن میں جہاں کہیں کسی قوم کی ہلاکت و بربادی کے سلسلے میں اَرْسَلَ عَلَيْهِمْ کے الفاظ آئے ہیں، وہاں اس کے بعد آنے والا اسم اس قول کی ہلاکت و بربادی کی شکل کے طور پر آیا ہے اور اللہ تعالیٰ نے اسی کو عذاب کی صورت قرار دیا ہے۔ قرآن میں اس کی کئی مثالیں ہیں:

الف: پہلی مثال یہ ہے:

﴿وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ الْعَقِيمَ ﴾ ۵۰

(الذاريات: 41)

”اور عاد کے بارے میں، جب ہم نے ان پر مخصوص آندھی چلا دی۔“

اس مقام پر جس طرح اَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ کے بعد جو الرِّيحَ الْعَقِيمَ (مخصوص آندھی) ہے، وہ قوم عاد پر عذاب کی شکل ہے جس سے ان کی ہلاکت و بربادی ہوئی۔ بالکل اسی طرح ﴿وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلٍ﴾ ..... ”اور ہم نے ان پر پرندوں کے جھنڈ کے جھنڈ مسلط کر دیے۔“ میں بھی اَرْسَلَ عَلَيْهِمْ کے بعد جو طَيْرًا أَبَابِيل (جھنڈ کے جھنڈ پرندے) آیا ہے تو یہی عذاب الہی کی وہ صورت ہے جس کے ذریعے اصحاب فیل کی تباہی و بربادی ہوئی۔ اس کے باہر عذاب کا کوئی اور سبب تلاش کرنے کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔

ب: دوسرا مثال یہ ہے:

﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ الْغَرِمِ ﴾

(سبا: 16)

”پھر ہم نے ان پر بند کا سیلاب مسلط کر دیا۔“

اس مقام پر بھی قوم سبا جس ذریعے اور سبب سے ہلاک ہوئی وہ سَيْلَ الْغَرِمِ ہے جو اَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ کے فوراً بعد آیا ہے۔ بالکل بھی انداز سورہ فیل کا بھی ہے۔

ج: تیسرا مثال یہ ہے:

﴿لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّنْ طِينٍ ﴾ ۵۰

(الذاريات: 33)

”تاکہ ہم ان پر گھنگر کے پھر برسائیں۔“

اس جگہ پر قومِ لوط علیہنہ کی تباہی کا ذکر کرتے ہوئے لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ (تاکہ ہم ان پر مسلط کر دیں) کے بعد حجارةً مِنْ طِينٍ (گھنگر کے پھر) آیا ہے جو کہ قومِ لوط کی ہلاکت و بر بادی کی شکل ہے۔ بالکل یہی معاملہ سورہ قیل میں بھی ہے۔ وہاں بھی وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طِينًا أَبَابِيلَ میں طیزراً ابَابِیلَ ہی اصحابِ قیل کی تباہی کی صورت اور ذریعہ بنے ہیں نہ کہ قریش کا پھر ادا کچھ اور۔

## 5- ترمیمہم کا مفہوم

غامدی صاحب ترمیمہم میں فعل کا فاعل قریش کو قرار دیتے ہیں۔ حالانکہ ان کا سرے سے اس سورت میں کہیں ذکر نہیں اور یہ ان کی ہنی اختراع اور اربعج کے سوا کچھ نہیں۔

ہم اس سے پہلے واضح کر چکے ہیں کہ الْمُتَرَکَ خطاب عام اور غیر معین ہوتا ہے۔ اس سے کوئی خاص گروہ مراد لینا قرآنی اسلوب کے خلاف ہے۔ اس لیے یہاں قریش خطاب نہیں ہو سکتے۔ بلکہ ان کو یہاں مخاطب سمجھنا قرآن مجید کی معنوی تحریف کے زمرے میں آتا ہے۔ سیدھی بات یہ ہے کہ ترمیمہم میں فاعل کی ضمیر اپنے قریبی مرجع طیزراً ابَابِیل کی طرف لوٹی ہے۔ مطلب یہ ہے کہ یہ پرندوں کے جھنڈہی تھے جو ہاتھی والوں پر گنگریاں پھینکتے تھے اور جس کے نتیجے میں اصحابِ قیل تباہ ہوئے۔

اس مقام پر ایک اور لغوی نکتہ نکالنے کی کوشش کی گئی ہے۔ کہ عربی زبان میں ری کا فعل کسی چیز کو صرف بازو یا فلاخن (بازو سے گھما کر کسی چیز کو غلیل کی طرح دور تک پھینکنے والا آل) کے ذریعے پھینکنے کے معنوں میں آتا ہے اور یہ لفظ اور سے کسی چیز کو گرانے کے معنوں میں استعمال نہیں ہوتا۔ لیکن ان لوگوں کا یہ دعویٰ بھی غلط ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ عربیت میں ری کا

لفظ کئی معنوں میں آتا ہے۔ اس کے معنی کسی چیز کو ہاتھ یا فلاخن سے بچنے کے بھی ہیں اور بلندی سے نشانہ باندھ کر کوئی چیز نیچے گرانے کے معنی بھی ہیں۔ اصل میں اس لفظ کے مفہوم میں بلندی یا پستی کا کوئی مفہوم شامل نہیں بلکہ اس لفظ کا بنیادی مفہوم کسی چیز کا نشانہ لے کر اس پر کوئی شے بچنکنا ہے۔ اہل عرب آج کل لا اکا اور بمبار طیاروں کی گولہ باری اور بمباری سے لیے بھی یہی رمی کا لفظ استعمال کرتے ہیں۔ قرآن میں رمی کے مجازی معنی کسی پر تہمت لکنے، الزام تراشی کرنے اور بہتان طرازی کرنے کے بھی آئے ہیں، جیسا کہ سورہ نور میں ہے کہ:

﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُعْصَنَتِ ۚ﴾

(النور: 4)

”اور جو لوگ پاک دامن عورتوں پر (زنائی) تہمت لگاتے ہیں۔“

الہزاری کے لفظ کو صرف بازو اور فلاخن کے ذریعے کسی چیز کے بچنے کے معنوں میں محمد و اور مختصر سمجھنا عربیت کے خلاف ہے۔

## 6۔ بِحِجَارَةٍ مِّنْ سِجِيلٍ کے معنی:

تفسیر کا یہی طریقہ سب سے عمده اور مستند ہے کہ پہلے قرآن کی تفسیر خود قرآن سے کی جائے۔ اس لحاظ سے ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن مجید بِحِجَارَةٍ مِّنْ سِجِيلٍ کے الفاظ اسی انداز میں صرف دوبار آئے ہیں اور دونوں مقامات پر ان سے مراد ”عذاب الہی کے پھر“ ہیں نہ کہ انسانوں (یا قریش) کے بچنے ہوئے پھر۔

پہلی جگہ یہ الفاظ سورہ هود کی آیت 82 میں اس طرح آئے ہیں کہ:

﴿فَلَمَّا جَاءَهُمْ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَالَيْهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّنْ سِجِيلٍ مَنْضُودٍ ۝﴾

(ہود: 82)

”پھر جب ہمارا حکم آن پہنچا تو ہم نے اس (بستی) کی بلندی کو پختی بنا دیا اور ہم نے وہاں گھنگر کے پتھر بر سادے۔“

یہ قوم لوٹ پر عذابِ الٰہی کی کیفیت کا بیان ہے۔ اس بِحَجَارَةٍ مِّنْ سِجِّيلٍ کے الفاظ، اُنچھ طور پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے بھیجے ہوئے عذاب کے پتھروں کے لیے آئے ہیں۔ ان سے انسانوں کے چیلکنے ہوئے پتھر یہاں کسی صورت مراد نہیں لیے جاسکتے۔

دوسرے مقام پر یہی الفاظ سورۃ الحجر کی آیت 74 میں آئے ہیں:

﴿فَجَعَلْنَا عَالِيَّهَا سَاقِلَهَا وَأَنْطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِّنْ سِجِّيلٍ﴾

”پھر ہم نے اس (بستی) کو زیر وزبر کر دیا اور ان لوگوں پر گھنگر کے بر سادے۔“

اس جگہ بھی (بِحَجَارَةٍ مِّنْ سِجِّيلٍ) کے الفاظ انسانوں کے چیلکنے ہوئے پتھروں کے مفہوم میں نہیں ہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے عذاب کی صورت میں بر سائے گئے ان پتھروں کے لیے استعمال ہوئے ہیں جن کے ذریعے قوم لوٹ کو تباہ و بر باد کر دیا گیا تھا۔ بالکل یہی الفاظ (بِحَجَارَةٍ مِّنْ سِجِّيلٍ) جب سورۃ الفیل میں بھی آئے ہیں تو ہم کیوں نہ ان سے بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے ابرہہ کے لشکر پر عذاب کی صورت میں بر سائے گئے پتھر مراد لیں جو ان پر پرندوں کے ذریعے چھینکے گئے جن کو اللہ تعالیٰ نے اس لشکر پر مسلط کر دیا تھا۔ جب یہاں قرآن کی تفسیر قرآن سے ہو سکتی ہے تو کیوں ان الفاظ کی دو راز کا رتاؤ لیں کرنی شروع کر دی جائیں۔

## 7۔ حَاصِبٌ يُعْنِي سُخْتَ آنَدْھِي:

غامدی صاحب یہ کہتے ہیں کہ اصحاب فیل کا لشکر تباہ کرنے میں دو عناصر کا فرماتھے: ایک قریش کی طرف سے پتھر پھینکنا اور دوسرے بعد میں اچانک سُخْت آنَدْھِی (حاصب) آ جانا، مگر یہ تاویل کئی لمحات سے صحیح نہیں ہے۔

الف: اول یہ کہ اس آندھی (حاصب) کے آنے کا کوئی ذکر سورۃ فیل میں نہیں آیا ہے صرف

پرندوں کے جھنڈ کے جھنڈ بھیجے جانے کا ذکر آیا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ ان میں سے کون سی تاویل اختیار کی جائے: وہ جسے قرآن بیان کرتا ہے یادہ جسے قرآن بیان نہیں کرتا۔ ہم سمجھتے ہیں کہ اصحاب فیل کی تباہی میں آندھی (حاصل) کا غصر شامل کرنا ایک غلط تاویل ہے اور یہ ایک من گھرست افسانے سے زیادہ نہیں۔

ب: منی کی پہاڑیوں سے قریش کا دادی محسّر میں پھر پھینک لینا یوں بھی ممکن نہیں، جو لوگ حج کی سعادت حاصل کر چکے ہیں، وہ ان دونوں وادیوں کی وسعت سے بخوبی واقف ہیں۔

ج: تیرے یہ کہ اللہ تعالیٰ سے اگر یہ ممکن ہے کہ وہ بے جان ہوا میں اتنی طاقت پیدا کر سکتا ہے جس کے ذریعے کوئی لٹکر تباہ ہو جائے تو کیا اللہ تعالیٰ سے یہ ناممکن ہے کہ وہ جاذدار پرندوں کے پھینکے ہوئے سنگریزوں کے ذریعے کسی لٹکر کو برباد نہ کر سکے۔ کیا یہ بات آج ایسی دور کے انسان کی عقل سے بالاتر ہے کہ اللہ تعالیٰ بلندی سے پھرلوں کو گرا کر ان سے چھوٹے چھوٹے ایتم بھوں کا کام نہیں لے سکتا۔ افسوس ایسی انسانی عقل پر جو کہ ایک جگہ مجرمے کا انکار کر دیتی ہو اور دوسری جگہ مجرمے کا اقرار کر لیتی ہو۔

## 8۔ نصرتِ الہی کا قانون:

غامدی صاحب کہتے ہیں کہ اصحاب فیل کے واقعہ کو بھی اللہ تعالیٰ کی اس سنت کی روشنی میں سمجھنا چاہیے کہ افراد کی جدوجہد ہوگی تو اللہ تعالیٰ ان کی مد کرے گا۔ اگر بندے کوئی کوشش نہ کریں گے تو اللہ تعالیٰ بھی ان کی کوئی مدد نہیں کرے گا۔

اللہ تعالیٰ کی یہ سنت نصرت و تائید بندوں کی کوشش کے ساتھ ہر حال میں مشروط نہیں ہے۔ قرآن مجید میں ایسے بکثرت واقعات موجود ہیں اور تاریخ اسلام بھی اس پر شاہد ہے کہ کئی بار ایسا ہوا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ یہ دیکھتا ہے کہ اس کے کمزور اور عاجز بندے کسی بوجہ اور ذمہ داری کو اٹھانے کی طاقت نہیں رکھتے تو وہ اپنے خاص فضل و کرم سے بندوں کو ان کی سُنی و

کوشش کے بغیر ہی اپنی تائید و نصرت سے نوازتا ہے۔

مثال کے طور پر جب سیدنا ابراہیم ﷺ کو آگ کے الاو میں ڈالا گیا تھا تو اُس وقت ان کی کون سی سُنی و کوشش تھی جس کے نتیجے میں وہ آتشِ نمرود سے محفوظ رہے؟ حضرت خلیل اللہ ﷺ کی وہ کون سی جدو جہد تھی جس کے بعد اللہ تعالیٰ نے اس آتش کدے کو سرد کر دیا تھا۔ یا جب حضرت یوسف ﷺ مچھلی کے پیٹ میں چلے گئے تو ان کی وہ کون سی کوشش اور عملی جدو جہد تھی جس کے نتیجے میں ان کو وہاں سے نجات ملی؟ اگر یہ کہا جائے کہ انہوں نے اس مصیبت کے وقت دعا اور تسبیح کی تھی تو یہی دعا واقعہ اصحاب فیل میں بھی موجود ہے۔

تقریباً ابن کثیر میں ہے کہ عبدالمطلب اور دوسرے سرداران قریش نے خانہ کعبہ کے دروازے پر اللہ تعالیٰ سے دعا کی تھی کہ وہ ان کو ابرہہ کے لشکر کے خطرے سے بچائے اور اللہ تعالیٰ نے ان کی یہ دعا قبول فرمائی اور قریش کو اس آفت سے نجات دلائی۔

یا پھر جب حضرت محمد ﷺ مکہ سے ہجرت فرماتے وقت اپنے گھر سے نکل رہے تھے اور اس گھر کا حاصرہ شمشیر بردار جوانوں نے کر رکھا تھا تو اس وقت نبی ﷺ نے اپنے تحفظ کے لیے کون سی عملی کوشش فرمائی تھی جس کے نتیجے میں آپ ﷺ دشمن کی آنکھوں میں دھول جھوک کر گھر سے بحفاظت نکل گئے تھے۔

اور یہ تو انفرادی واقعات کی مثالیں تھیں۔ اجتماعی صورت میں بھی اللہ تعالیٰ کی نصرت کا قانون صرف وہ نہیں جو غامدی صاحب نے سمجھ رکھا ہے۔ سوال یہ ہے کہ جب موسیٰ ﷺ اور ان کے ساتھ بنی اسرائیل مصر سے نکل کر فلسطین جا رہے تھے اور ان کے آگے بیکرہ قلزم کی موجودی اور چیخپے فرعون کی فوجیں تھیں تو اس وقت وہ کون سی عملی جدو جہد تھی جس کے نتیجے میں حضرت موسیٰ ﷺ اور آپ کے ساتھی سندر کو بحفاظت پار کر گئے اور فرعون اپنے لشکروں سمیت غرق ہو گیا تھا؟

غامدی صاحب اس واقعے کی جست سے تاویل کریں گے کہ اُس وقت برقلزم کے مد و جزر کی وجہ سے موسیٰ ﷺ اور بنی اسرائیل تو بسلامت پار آتے گئے لیکن انہی فرعون اور اس

کے لشکروں کو سمندر کی اس صورتی حال کا علم نہیں ہو سکا اور وہ مد و جزر کی زد میں آ کر غرق ہو گئے تھے۔ مگر یہ تاویل قرآن کے صریح الفاظ اور فصوص کے اس قدر خلاف ہے اور عقلی اعتبار سے اتنی بھونڈی ہے کہ اس کی تردید کی ضرورت نہیں۔

## 9- تاریخِ دلکامِ عرب کی شہادت:

خود تاریخِ دلکامِ عرب کی شہادت بھی سورہ فیل کی متفقہ اور مجموعہ علیہ تفسیر کی تائید کرتی ہے کہ پرندوں کی سانگ باری ہی سے ابرہم کا لشکر تباہ ہوا تھا۔

نقیل بن حبیب، جو کہ قبیلہ ثمُّع سے تعلق رکھتا تھا اور جس نے ایک موقع پر ابرہم کے لشکر کی رہنمائی بھی کی تھی، اس موقع پر کہتا ہے کہ:

حَمْدُ اللَّهِ إِذَا أَبْصَرُتْ طَيْرًا

وَجَفْنُتْ جِبَارَةً تَلْقَى عَلَيْنَا

”جب میں نے پرندوں کو دیکھا تو اللہ کی تعریف کی اور ان پھردوں سے ڈرا جو ہم پر چھکیے جا رہے تھے۔“

(محمد شکری آلوی، بلوغُ الارب، 1/545، ترجمہ ڈاکٹر ہیر محمد حسن، لاہور، 1967ء)

اسی طرح عبد اللہ بن قیس جو کہ قبیلہ بن عامر بن لوی بن غالب سے تھا، اس نے اس داقعے کے بارے میں یہ اشعار کہے تھے:

كَادَةُ الْأَشْرَمِ الَّذِي جَاءَ

بِالْفَيْلِ فَوْلَى وَجِئْشَهُ مَهْرُومٌ

وَاسْتَهَلَّتُ عَلَيْهِمُ الطَّيْرُ

بِالْجَنْدَلِ حَتَّى كَانَهُ مَرْجُومٌ

”(ابرہم) اشرم نے جو تھی لے کر آیا تھا اس کعبے کے خلاف چال چلی مگر اس کی فوج کو ٹکست ہو گئی اور وہ پیٹھے دکھا کر لوٹ گیا۔ پرندوں نے ان پر پھردوں

سے بلہ بول دیا اور اس کی حالت یہ ہو گئی کہ گویا اسے سلگار کر دیا گیا ہے۔“

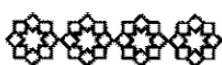
(بلوغ الارب، جلد اول، صفحہ 552)

## 10۔ اجماع امت کے خلاف:

غامدی صاحب کو معلوم ہوتا چاہیے کہ قرآن و سنت کے جن تفسیری امور پر اجماع امت ہے، اُس کے خلاف کوئی تاویل جائز نہیں۔ ایسی ہر تاویل گمراہی اور ضلالت کے سوا کچھ نہیں۔ سورہ فیل کی متفقہ اور جمیع علیہ تفسیر وہی ہے جو ہم اس مضمون کے آغاز میں بیان کر چکے ہیں، اس کے ہوتے ہوئے بعض اختلاف کے شوق میں نئی تفسیر کرنا ہرگز درست نہیں۔ اس کا مطلب تو یہ ہوا کہ چودہ برس سے پوری امت مسلمہ تو قرآن مجید کو صحیح طور پر نہیں سمجھ سکی اور صرف آج کل کے غامدی صاحب جیسے نام نہاد انشور اسے سمجھتے ہیں۔ کیا عقل سلیم یہ مان سکتی ہے کہ سلف و خلف کے علماء اسلام تو کتاب میں کی صحیح تفسیر نہیں کر سکتے اور آج کے وہ لوگ جن کا سرمایہ افخارتی مغرب زدگی اور روشن خیالی ہے۔ جن کے اذہان مغرب سے مرعوب ہو کر اصول دین کو بگاڑنے میں سرگرم عمل ہیں۔ جو ”سبیل المؤمنین“ کی شاہراہ کو چھوڑ کر ادھر ادھر کی پگڈتھیوں میں بھٹک رہے ہیں۔ جن کے جنون اختلاف نے ان کو گمراہی کے گڑھے میں دھکیل دیا ہے؛ کتاب اللہ کی پہلی بار درست تفسیر فرمائے ہیں؟

در اصل سورہ فیل کا مرکزی مضمون اور موضوع قریش کو ہیر و بنا کر پیش کرنا اور اللہ تعالیٰ کو ان کا بعض معاون و مددگار ثابت کرنا نہیں ہے بلکہ اس سورہ کا مرکزی مضمون یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ﷺ کے ذریعے سے نوع انسانی کے سامنے یہ حقیقت کھول کر بیان کی ہے کہ فی الواقع وہی قادر مطلق ہے۔ وہ اپنی قدرت کاملہ سے جو چاہے کر سکتا ہے۔ سب کے سامنے اصحاب فیل کا واقعہ ہوا تھا اور یہ صرف اللہ تعالیٰ کی قدرت قاہرہ تھی جس نے خانہ کعبہ کی حفاظت فرمائی کیوں کہ قریش کے لیے بیت اللہ کا دفاع کرنا ممکن نہ تھا۔ اس موقع پر اللہ تعالیٰ نے اپنی ایک کمزور اور حقیر مخلوق پر پرندوں کے ذریعے ایک بڑے طاقتو ردمش کو نیست و

نابود کر دیا اور قریش کو بھی ہلاکت و بر بادی سے بچالیا۔ شرک کے پچاری اور ان کے جھوٹے معبود سب بے بس تھے، مگر اس موقع پر صرف اللہ تعالیٰ کی قدرست کاملہ تھی، جس نے اپنے گھر کو اور اہل مکہ کو ایک عظیم خطرے اور آفت سے محفوظ رکھا۔ لہذا اللہ تعالیٰ ہی قادرِ مطلق اور معبودِ حقیقی ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں اور بندوں کو صرف اُسی کی عبادت کرنی چاہیے۔



## 6۔ غشائِ آخوی کا ترجمہ و تفسیر

ہم ذیل میں غامدی صاحب کے ایک غلط ترجیح کی نشان دہی کریں گے جو انہوں نے  
قرآن مجید کی سورہ اعلیٰ کے درج ذیل مقام پر کیا ہے:  
﴿وَاللَّذِي أَخْرَجَ الْمُرْغَبِ لَفَعْلَةً غُشَاءً آخُوِي﴾ (الاعلیٰ: 4-5)

اپنی اعلیٰ تفسیر "البيان" (جو آخری سورتوں سے پہلی سورتوں کی طرف ائمہ رضا پر آتی ہے اور  
ناکمل ہے) میں غامدی صاحب نے اس کا یہ ترجمہ کیا ہے:  
”اور جس نے بزرہ نکالا، پھر اسے گھا سر بزرو شاداب بنادیا۔“  
(البيان، صفحہ 165)

یہ ترجمہ ہمارے نزدیک بالکل غلط ہے اور اس ترجیح اور مفہوم پر ہمارے اعتراضات یہ ہیں:  
1۔ یہ ترجمہ و مفہوم عربیت کے خلاف ہے۔ عربی میں غشائِ کا لفظ ”گھنے بزرے“ کے معنوں  
میں نہیں آتا۔

2۔ یہ ترجمہ خود قرآن مجید کے ظاہر کے خلاف ہے۔

3۔ یہ ترجمہ احادیث کے شواہد کے بھی خلاف ہے۔

4۔ یہ ترجمہ صحابہ کرام ﷺ اور تابعین ﷺ کے اقوال کے بھی خلاف ہے۔

5۔ یہ ترجمہ اجماع امت کے بھی خلاف ہے کیونکہ کسی مفسر نے آج تک غشائے کے معنی  
”گھنے بزرے“ کے نہیں کیے۔

ہمارے نزدیک اس مقام کا صحیح ترجمہ یہ ہے کہ:

”اور جس نے بزر چارہ نکالا اور پھر اسے سیاہ کوڑا کر کٹ بنا دیا۔“

اب ہم اپنے موقف کی تائید میں تفصیلی دلائل پیش کریں گے۔

### 1- عربی لغت کے دلائل:

مشہور عربی لغت لسان العرب میں اہل لغت کی یہ تصریحات موجود ہیں کہ "غَنَاءُ  
أَحْوَى" کے معنی سیاہ خشک گھاس یا خس و خاشک کے ہیں۔

1- ((الغراء في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْغُنى٥ فَجَعَلَهُ غَنَاءً  
أَحْوَى٦﴾ قال: إذا صار النبت يبسا فهو غثاء، والأحوى:  
الذى قد اسود من القدم والعتق، وقد يكون معناه أيضاً أخرج  
المرغنى أحوى أي أخضر فجعله غثاء بعد حضرته فيكون مؤخراً  
معناه التقديم. والأحوى: الأسود من الخضرة كما قال:  
﴿مُدَهَّماً مَّا تَانَ﴾)).

(لسان العرب، جلد 14، صفحہ 207)

"فَرَأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى كَيْمَانَ" کے اس ارشاد کر **﴿وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْغُنى٥ فَجَعَلَهُ  
غَنَاءً أَحْوَى﴾** کے بارے میں کہا ہے کہ جب نباتات سوکھ کر خشک ہو جائے تو  
اسے غثاء کہتے ہیں اور أحوى اس چیز کو کہتے ہیں جو بوسیدگی اور قدامت کی وجہ  
سے سیاہ ہو جائے۔ اس کے معنی یہ بھی بیان کیے گئے ہیں کہ أَخْرَجَ المَوْعِنِی کہ  
اسے بزرگ کیا اور پھر خشک کر دیا اور اس طرح دونوں جملوں میں تاخیر و تقدم ہو گئی  
ہے اور أحوى کے معنی زیادہ سر بزر و شاراب ہونے کی وجہ سے سیاہ ہونے کے بھی  
ہیں جیسے (قرآن میں) **مُدَهَّماً مَّا تَانَ** "دوسرے بیانی مائل باع" آیا ہے۔"

2- ((وقال الزجاج في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْغُنى٥  
فَجَعَلَهُ غَنَاءً أَحْوَى٦﴾ قال: غثاء جففة حتى صيره هشيمًا جافا  
كالغثاء الذي تراه فوق السيل، وقيل معناه آخر جه المرعى

الأحوى أى أخضر فجعله غثاء بعد ذلك أى يابساً.)

(السان العرب، ازاین منظور، جلد 15، صفحہ 116)

”الرجاج نے اللہ کے اس ارشاد: ﴿وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمُرْغَبِيٍّ فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحْوَى﴾ کے بارے میں کہا ہے کہ غشاء بنا دینے سے مراد یہ ہے کہ اس بزرے اور بنا تات کو خشک اور چورا بنا دیا جیسے سیاپ کے اوپر خس و خاشک نظر آتے ہیں۔“

اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ اس کے معنی أَخْرَجَ الْمُرْغَبِيٍّ الأَحْوَى یعنی سبز بنا تات کو اگایا اور پھر اس کے بعد اسے غشاء یعنی خشک کر دیا۔

3۔ ابن تیمیہ نے ”تفیر غریب القرآن“ میں لکھا ہے کہ:

((فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَى يَبْسَاً.))

”پھر اسے غشاء بنادیا یعنی خشک بنادیا۔“

((أَحْوَى أَسْوَدَ مِنْ قَدْمَهُ وَاحْتَرَاقَهُ.))

”جو بوسیدگی یا جل کر را کہ ہونے کی وجہ سے سیاہ ہو چکا ہو۔“

(تفیر غریب القرآن، صفحہ 524، طبع بیروت)

4۔ مشہور لغوی مفسر علامہ زمخشیری نے غثاء کے بارے میں یہ تحقیق کی ہے:

((وَهُوَ الْحَمِيلُ السَّيْلُ مِمَّا بَلَى وَأَسْوَدُ مِنَ الْعِيدَانِ وَالْوَرْقِ.))

(الکشاف للزمخشیری، جلد 3، صفحہ 32، طبع بیروت)

”(غثاء) سے مراد سیاپ کے خشک اور سیاہ خس و خاشک ہیں جو اصل میں بوسیدہ لکڑیوں کے نکڑے اور درختوں اور پودوں کے سوکھے ہوئے پتے ہوتے ہیں۔“

5۔ امام راغب اصفہانی ”المفردات فی غریب القرآن“ میں لکھتے ہیں:

((قُولَهُ عَزُوجَلٌ: (فَجَعَلَهُ غُثَاءً أَحْوَى) أَى شَدِيدُ الْسَّوَادِ.))

(مادہ "حوا" کے تحت) و قیل تقدیرہ: والذی أخْرَجَ الْمَرْعَیَ الْحُوْیَ  
فَجَعَلَهُ غُنَاءً، وَالْحُوْةُ: شَدَّةُ الْخَضْرَةِ۔) (صفحہ 271)

"اللہ تعالیٰ کے ارشاد: (فَجَعَلَهُ غُنَاءً أَحْوَی) سے مراد گھری سیاہی ہے  
اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ ترتیب کلام یوں ہے کہ وہ جس نے بزر چارہ نکالا پھر اسے  
سیاہ کر دیا۔ دیسے حوة گھرے بزرگ کو بھی کہتے ہیں۔"

پھر مادہ غُنَاء کے تحت تحریر کیا ہے کہ:

((الغُنَاء: غُنَاءُ السِّيلِ وَالْقَدْرِ، وَيُضَربُ بِهِ الْمَثَلُ فِيمَا يَضِيعُ  
وَيُذَهِّبُ غَيْرَ مَعْتَدِيهِ۔))

(منو 602، طبع دار القلم، دمشق 1416ھ)

"(غُنَاء)" سے مراد سیال کا خس و خاشک ہے۔ یہ مثال اُس چیز کے  
بارے میں دی جاتی ہے جو ضائع ہو کر ختم ہو جائے۔"

## 2۔ عربی تفاسیر کے خواہیں سے:

1۔ تفسیر طبری میں علامہ ابن جریر طبری نے (فَجَعَلَهُ غُنَاءً أَحْوَی) کے تحت لکھا ہے کہ:  
((فَجَعَلَهُ غُنَاءً) فَجَعَلَ الْمَرْعَیَ غُنَاءً، وَهُوَ مَا جَفَّ مِنَ النَّبَتِ  
وَيُسَسُ، فَطَارَتْ بِهِ الرِّيحُ (الأَحْوَی) مُتَغَيِّرًا إِلَى الْحُوْةِ، وَهُوَ السَّوَادُ  
بَعْدَ الْبَيَاضِ، أَوِ الْخَضْرَةِ۔)

(تفسیر طبری، سورۃ الاعلیٰ)

"پھر چارے کو غُنَاءً بنادیا اور غُنَاءً کہتے ہیں اُس بنا تات کو جو خشک ہو جائے اور  
بھے ہوا اڑائے پھرتی ہو۔ الأَحْوَی بنادیا یعنی حوة میں تبدیل کر دیا اور حوة  
کہتے ہیں اُس سیاہی کو جو سفیدی یا سبزی کے بعد ہو جائے۔"

2۔ تفسیر الکشاف میں غُنَاء کا مفہوم بیان کرتے ہوئے امام زمخشیری رض اللہ عنہ لکھتے ہیں کہ:

((أَحْوَى صَفَةً لِغَذَاءٍ: أَيْ 《أَخْرَجَ الْمَرْعُونِ》 أَبْنَتْهُ 《فَجَعَلَهُ》  
بَعْدَ خَضْرَتِهِ وَرَفِيفَهُ 《غَذَاءُ أَحْوَى》 دریناً أَسْوَدَ، وَيَجُوزُ أَنْ  
يَكُونَ حَالًا مِنَ الْمَرْعُونِ، أَيْ أَخْرَجَهُ أَحْوَى أَسْوَدَ مِنْ شَدَّةِ  
الْخَضْرَةِ وَالرِّيْفِيْرِ فَجَعَلَهُ غَذَاءَ بَعْدَ حَوْتَهُ.))

(الکشاف، جلد 4، صفحہ 243، طبع مصر)

"أَحْوَى يَهْبَى غَذَاءَ کی صفت کے طور پر آیا ہے۔ گویا أَخْرَجَ الْمَرْعُونِ سے  
مراد ہے کہ نباتات اگائی اور فَجَعَلَهُ غَذَاءً أَحْوَى یعنی اس کو تروتازہ بزرہ  
بنانے کے بعد سیاہ خشک کر دیا۔ اور یہ معنی بھی جائز ہیں کہ أَخْرَجَهُ مِنْ شَدَّةِ  
الْمَرْعُونِ کا۔ اس صورت میں مفہوم یہ ہے کہ بزرہ اگایا جو تروتازگی اور شادابی  
کی وجہ سے سیاہی مائل تھا اور اس کے بعد اسے خشک سیاہ بنادیا۔"

3۔ مشہور مفسر قرطبی نے غَذَاءَ کی لغوی تحقیق کرتے ہوئے لکھا ہے کہ:

((الغَذَاءُ: الشيءُ اليابسُ.))

"یعنی غَذَاءَ سے خشک چیز مراد ہے۔"

پھر اس کی مزید تشریح کی ہے کہ:

((الغَذَاءُ مَا يَقْذِفُ بِهِ السَّيْلُ عَلَى جُوَانِبِ الْوَادِيِّ مِنَ الْحَشِيشِ  
وَالنَّبَاتِ وَالْقَمَاشِ وَيُقَالُ لِلْبَقْلِ وَالْحَشِيشِ إِذَا تَحْطُمُ وَيُسَسُ: غَذَاءُ  
وَهَشِيمٌ.))

"غَذَاءَ سے مراد وہ گھاس پھوس اور کوز اکر کر کت ہے جسے سیلاپ وادیوں کے  
کناروں پر پھیلک دیتا ہے۔ جب بزرہ اور گھاس ریزہ ریزہ اور خشک ہو جائیں تو  
آسے غَذَاءَ یا هشیم کہا جاتا ہے۔"

پھر اسی تفسیر میں غَذَاءَ أَخْوَى کے بارے میں مشہور ماہرین لغت ابو عبیدہ راشد اور  
عبد الرحمن بن زید برلن کے یہ اقوال بھی ہیں:

((وقال أبو عبيدة: فجعله أسود من احتراقه وقدمه، والرطب إذا يسأسود، وقال عبد الرحمن بن زيد: آخر جد المرعى أحضر، ثم لما يسأسود من احتراقه، فصار غشاء تذهب به الرياح والسيول.))

”ابو عبيدة نے اس غشاءَ أحُواي کے بارے میں کہا ہے کہ اس کے معنی ہیں کہ اسے بوسیدہ ہونے یا جل کر راکھ ہونے کی وجہ سے سیاہ کوڑا کر دیا، اور بزرہ جب خشک ہو جائے تو سیاہ ہو جاتا ہے۔ اور عبد الرحمن بن زید کا قول ہے کہ اس کا مفہوم یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سبز نباتات اگائی۔ پھر جب وہ خشک ہوئی اور سیاہ راکھ بن گئی تو وہ غشاء ہے، جسے ہوا میں اڑاتی ہیں اور سیلا بہالے جاتے ہیں۔“

(ملاحظہ: تفسیر قرطبی، جلد 10، صفحہ 17، 18، طبع بیروت)

4۔ تفسیر المحرر الححیط میں ابن حیان اندلسی رحمۃ اللہ نے غشاءَ أحُواي کے ضمن میں لکھا ہے:  
((قال ابن عباس المغنى فجعلة غشاءَ أحُواي: أي أسود لأن الغشاء إذا قدم وأصابته الأمطار أسود وتعفن فصار أحوي.))

(ابحر الححیط، جلد 8، صفحہ 458)

”ابن عباس فیثبا کا قول ہے کہ غشاءَ أحُواي کے معنی ہیں کہ غشاءَ یعنی خشک نباتات سیاہ ہو گئی۔ کیوں کہ خشک نباتات جب بوسیدہ ہو جاتی ہے تو بارش وغیرہ کے اثر سے گل سڑ کر سیاہ ہو جاتی ہے اور أحوي ہونے کے یہی معنی ہیں۔“

5۔ امام شوکانی رحمۃ اللہ اپنی تفسیر فتح التدرییں ((فجعلة غشاءَ أحُواي)) کے تحت لکھتے ہیں:  
((أي: فجعله بعد أن كان أحضر غشاء، أي: هشيمما جافا كالغشاء يكون فوق السيل: (أحوي) أي: أسود بعد اخضراره، وذلك أن الكلأ إذا يسأسود. قال قتادة: الغشاء الشيء اليابس.))

”مطلوب یہ ہے کہ اس بزرے کو غُنَاءٌ ہنا دیا اور غُنَاءٌ اُس خس و خاشک کو کہتے ہیں جو سیال کے اوپر آ جاتا ہے اور اخْرُویٰ ہنا دیا یعنی جو پہلے بزر تھا، اُسے سیاہ ہنا دیا کیوں کہ گھاس پھولس جب خشک ہو جائے تو سیاہ ہو جاتی ہے۔ (مشہور تابعی) قادہ رَحْمَةُ اللَّهِ كَبِيْتَ هِيْنَ غُنَاءَ خَشْكَ چِزْ كَبِيْتَ هِيْنَ۔“

6۔ تفسیر قاسی (محاسن التاویل) میں محمد جمال الدین قاسی نے لکھا ہے کہ:

((السمرعى: أي أخرج من الأرض مرعى الأنعمام من صنوف النبات (فَجَعَلَهُ) أي بعد حضرته ونصرته (غُنَاءً) أي جافاً يابساً تطير به الريح. (أَخْرُویٰ) أي أسود، صفة مؤكدة (لغثاءً) لأن النبات إذا يبس تغير إلى (الحوة) وهي السواد.))

(تفسیر قاسی، جلد 10، صفحہ 126، طبع جدود)

”الْمَرْغُنى“ کے معنی ہیں کہ زمین سے مختلف قسم کے نباتات اگائیں جو مویشیوں کے لیے گھاس چارہ ہے۔ فَجَعَلَهُ غُنَاءً یعنی اس نباتات کو سربرزی و شادابی کے بعد اُسے ایسا خشک کر دیا جسے ہوا اڑائے پھرتی ہے۔ اور اخْرُویٰ کے معنی ”سیاہ“ کے ہیں اور یہ غُنَاءَ کی صفت کے طور پر آیا ہے کیوں کہ جب بزرہ خشک ہو جاتا ہے تو اس کا رنگ سیاہ ہو جاتا ہے۔“

7۔ تفسیر ابن کثیر میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے غُنَاءَ اخْرُویٰ کی تفسیر بھی منقول ہے کہ: ((فَجَعَلَهُ غُنَاءَ أَخْرُویٰ) قال ابن عباس هشیما متغیراً.)

(بحوالی تفسیر ابن کثیر: 4/500)

”یعنی اس سے مراد سیاہ رنگ میں تبدیل شدہ کوڑا، چورا۔“

لغت و تفسیر کی ان تصریحات سے درج ذیل امور بالکل واضح ہیں:

1۔ لفظ غُنَاءَ کے لغوی معنی یہ ہیں:

”خس و خاشک، سوکھی ہوئی گھاس پھولس، خشک نباتات، خشک چورا اور کوڑا“

کرکٹ وغیرہ۔“

2۔ لفظ اُخْوَى کے لغوی معنی دو ہیں:

(i) ایسی بنا تات جو بوسیدہ اور پرانی ہونے کی وجہ سے سیاہ ہو چکی ہو۔

(ii) ایسی بنا تات جو تازگی و شادابی اور زرخیزی کی وجہ سے سیاہ مائل بزر ہو گئی ہو۔

3۔ پھر جن لوگوں نے لفظ اُخْوَى کو عَشَاءَ کی صفت مانا ہے، انہوں نے اس کے پہلے معنی مراد لیے ہیں۔ یعنی کہنگی اور بوسیدگی کی وجہ سے سیاہ ہونے کا مفہوم اور ان کے نزدیک دونوں آیات کا مطلب یہ ہے کہ:

”وَهُجَسْ نَعْنَوْنَ أَكَانِيْ أَوْهُهْ رَأَيْ سِيَاهَ خَسْ وَخَاشَكْ بَنَادِيَا۔“

4۔ جن لوگوں نے احمری کو السمر عربی کی صفتِ مَوْخَرْ قرار دیا ہے، انہوں نے احمری کو مذکورہ دوسرے معنوں میں لیا ہے اور ان کی رائے میں دونوں آیات کا مفہوم یہ ہے:

”وَهُجَسْ نَعْنَوْنَ أَكَانِيْ أَوْهُهْ رَأَيْ سِيَاهَ خَسْ وَخَاشَكْ بَنَادِيَا۔“

گویا اُخْوَى کے دو مختلف لغوی معنوں کے باوصاف جس مفہوم پر علماء لغت اور مفسرین کرام بَشَّارَ کا کامل اتفاق اور اجماع ہے، وہ یہ ہے کہ:

”اللَّهُ تَعَالَى كَيْ قَدْرَتْ كَالْمَدْ وَعَجَيْبَهْ ہے کہ اس نے پہلے بزرہ پیدا کیا اور ہر طرح کی طباتات أَكَانِي اور پھر کچھ عرصے کے بعد اسے خس و خاشک اور خلک و سیاہ چورے میں تبدیل کر دیا۔“

سورہ اعلیٰ کی ان دونوں آیات کی یہی تفسیر قرآن مجید کے دوسرے نصوص اور نظائر سے مطابقت رکھتی ہے۔ مثال کے طور پر قرآن کی درج ذیل آیات ملاحظہ ہوں:

### 3۔ قرآن مجید کے نظائر:

1۔ سورہ زمر میں ارشاد ہوا:

»أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنْ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكَهُ يَنَابِيعَ فِي الْأَرْضِ ثُمَّ

يُخْرِجُ بِهِ زَرْعًا مُخْتَلِفًا الْوَانَةُ ثُمَّ يَهْبِطُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حَطَامًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرًا لِأُولَى الْآلَابِ ۝

(الزمر: 21)

”کیا تو نے نہیں دیکھا کہ اللہ ہی آسمان سے پانی آتا رہا ہے۔ پھر اسے چشمے بنا کر زمین میں چلا دیتا ہے۔ پھر اس کے ذریعے سے مختلف رنگوں کی سمجھتی آگاہات ہے، پھر وہ خوب بڑھتی ہے۔ پھر تو اسے زرد شدہ دیکھتا ہے، پھر وہ اسے ریزہ ریزہ کر دیتا ہے۔ بے شک اس میں عقل مندوں کے لیے بڑی فضیحت ہے۔“

2۔ سورہ حدید میں فرمایا گیا ہے:

﴿إِعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعْبٌ وَلَهُوَ وَرِزْنَةٌ وَتَفَاخُرٌ بِئْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأُولَادِ كَمَثْلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ بِإِيمَانَهُ ثُمَّ يَهْبِطُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حَطَاماً ۝﴾

(الحدید: 20)

”جان لو کہ دنیا کی زندگی حضن محیل تماشا اور زیبائش اور آپس میں ایک دوسرے پر فخر جانا اور ایک دوسرے سے زیادہ مال اور اولاد چاہنا ہے، جیسے بارش کی حالت کہ اس کی روئیدگی سے کسان خوش ہو جائیں پھر وہ ابھرے اور تم اسے زرد دیکھو، پھر وہ ریزہ ریزہ ہو جائے۔“

3۔ سورہ کہف میں بیان ہوا:

﴿وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءِ انْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَأَخْتَلَطَ بِهِ نَبَاثُ الْأَرْضِ فَاصْبَحَ هَشِيمًا تَذَرُوْهُ الرِّينُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْتَدِرًا ۝﴾

(الکہف: 45)

”اور ان سے زیبائی کی زندگی کی مثال بیان کرو جیسے پانی کہ جسے ہم نے آسمان

سے برسایا پھر زمین کی روئیدگی پانی کے ساتھ مل گئی۔ پھر وہ ریزہ ریزہ ہو گئی جسے ہوا میں اڑاتی پھرتی ہیں۔ اور اللہ ہر چیز پر پوری قدرت رکھنا والا ہے۔“

آخری آیت میں ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُّقْتَدِراً﴾ .....“ اور اللہ ہر چیز پر پوری طرح قدرت رکھنے والا ہے۔“ سے یہ بھی واضح ہو گیا کہ سربراہ نباتات آگانا اور پھر اسے زرد خشک اور سیاہ خس و خاشاک کرو دینا اور اسے چورا بنا دینا اللہ تعالیٰ کی قدرت کی نشانیوں میں سے ہے۔ اور یہی مضمون سورۃ العلیٰ کی زیر بحث آیات میں بھی دہرا یا گیا ہے اور یہ چیز قرآن مجید میں تصریف آیات کے اسلوب کے بالکل مطابق ہے کہ ایک ہی مضمون بار بار کئی طرح بیان ہوتا ہے اور اس سے ایک اور مقصود بھی پورا ہو جاتا ہے کہ ((القرآن یفسر بعضہ بعضاً)). ..... یعنی ”قرآن کا بعض حصہ اس کے بعض حصے کی تفسیر کرتا ہے۔“ گویا قرآن اپنی تفسیر آپ کر دیتا ہے۔

#### 4- حدیث سے دلیل:

قیامت کے بارے میں ایک حدیث میں غنائہ کا لفظ یوں آیا ہے:  
((كما تنبت الحبة في غشاء السيل.))

(شن داری: 1/61، مندرجہ: 2013)

”جیسے سیلا ب کے خس و خاشاک میں دانہ آگتا ہے۔“

اس میں لفظ غنائہ کی وضاحت ابن اثیر رحمہ نے اپنی کتاب النہایۃ میں یوں کی ہے کہ: ((الغثاء بالضم والمد: ما يجي فوق السيل مما يحمله من الذبد والوسخ وغيره.))

(النہایۃ فی غریب الہدیث والاثر، جلد 3، صفحہ 343)

”مطلوب یہ ہے کہ غنائہ اس جھاگ اور کوزا کرکٹ کو کہتے ہیں جو سیلا ب کے پانی کے اوپر آتا ہے۔“

**خلاصہ کلام:** ..... یہ ہے کہ سورہ اعلیٰ کی زیر بحث آیات کا وہی مفہوم صحیح اور معتر ہے جس کی تائید لغت سے ہوتی ہے اور جس کی موافقت قرآن و حدیث کے نصوص اور نظراء سے بھی موجود ہے اور جو امت مسلمہ کے تمام جلیل الفدر مفسرین کرام کی منتفعہ تفہیر کے بالکل مطابق ہے۔

### 5۔ اردو تراجم:

اب ہم مذکورہ آیت کے ملٹے میں پاک و ہند کے علمائے کرام کے مستند اور متداول تراجم پیش کرتے ہیں:

#### (1) شاہ ولی اللہ دھلوی:

شاہ ولی اللہ دھلوی رضی اللہ عنہ نے اپنے فارسی ترجمے "فتح الرحمن" میں مذکورہ آیت کا یہ ترجمہ کیا ہے:

وانکہ برآورد گیاہ تازہ را۔ باز ساخت آں را خشک شدہ سیاہ گشتہ۔

"اور جس نے تازہ چاراٹکالا۔ پھر اسے خشک سیاہ بنا دیا۔" (رقم)

#### (2) شاہ رفیع الدین دھلوی کا ترجمہ:

"اور جس نے نکلا چارہ، پس کر دیا اس کو کوڑا سیاہ۔"

#### (3) شاہ عبدالقدار دھلوی کا ترجمہ:

"اور جس نے نکلا چارہ۔ پھر کر دیا اس کو کوڑا کالا۔"

#### (4) مولانا فتح محمد خان جالندھری کا ترجمہ:

"اور جس نے چارہ اگایا، پھر اس کو سیاہ رنگ کا کوڑا کر دیا۔"

#### (5) مولانا شنا، اللہ امرتسری کا ترجمہ:

"اور جس نے چارہ پیدا کیا۔ پھر اس کو خشک سیاہ کر دیا۔"

#### (6) نواب وحید الزمان کا ترجمہ:

”اور جس نے (جانوروں کے لیے) چارہ نکالا۔ پھر اس کو (سکھا کر) کوڑا بنا دیا کالا کر دیا۔“

(7) مولانا محمود حسن دیو بندی کا ترجمہ:

”اور جس نے نکالا چارہ۔ پھر کڑا اُس کو کوڑا سیاہ۔“

(8) مولانا اشرف علی تھانوی کا ترجمہ:

”اور جس نے (زمین سے) چارہ نکالا، پھر اس کو سیاہ کوڑا کر دیا۔“

(9) مولانا عبدالماجد دریابادی کا ترجمہ:

”اور جس نے چارہ (زمین سے) نکالا، پھر اس سے سیاہ کوڑا کر دیا۔“

(10) مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی کا ترجمہ:

”جس نے نباتات اگائیں، پھر ان کو سیاہ کوڑا کر کر بنا دیا۔“

(تفہیم القرآن: 6/310)

کیا یہ سب حضرات عربیت سے نا بلد تھے اور ان کو عربی نہیں آتی تھی؟ حقیقت یہ ہے کہ جب مذکورہ آیت کے ایک ہی ترجمے اور مفہوم پر صحابہؓؑ اور تابعینؓؑ سمیت پوری امت مسلمہ کے مفسرین متفق ہیں تو یہی ترجمہ لغت کی رو سے درست ہے۔ قرآن و حدیث کے نظام و شواہد کے مطابق بھی یہی ترجمہ ہے تو پھر اس سے ہٹ کر غامدی صاحب کے لیے اس آیت کا کوئی اور ترجمہ اخذ کرنا جہالت اور گمراہی کے سوا کچھ نہیں !!



## 7۔ کیا کوئی رسول بھی قتل نہیں ہوا؟

غامدی صاحب نے نبی اور رسول کے درمیان منصب اور درجے کے لحاظ سے فرق و امتیاز کی بحث کرتے ہوئے یہ نکتہ آفرینی بھی کی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے نبیوں کو تو ان کی قوم بعض اوقات قتل بھی کر دیتی رہی ہے مگر کسی قوم کے ہاتھوں کوئی رسول بھی قتل نہیں ہوا۔ غامدی صاحب اس امر کو ایک اصول، ایک عقیدہ اور قانون الہی قرار دیتے ہیں کہ نبی کے لیے وفات پانے یا قتل ہونے کی دونوں صورتیں تو ممکن ہیں مگر رسول بھی قتل نہیں ہو سکتا۔

چنانچہ وہ لکھتے ہیں:

”رسولوں کے بارے میں اس اہتمام کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ وہ خدا کی زمین پر خدا کی کامل جنت بن کر آتے ہیں۔ وہ آفتابِ نیم روز کی طرح قوم کے آسمان پر چکتے ہیں۔ کوئی دانا و پینا کسی دلیل و برہان کی بنا پر ان کا انکار نہیں کر سکتا۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کو کسی حال میں ان کی تکذیب کرنے والوں کے حوالے نہیں کرتا۔ نبیوں کو ہم دیکھتے ہیں کہ ان کی قوم ان کی تکذیب ہی نہیں کرتی، بارہا ان کے قتل کے درپے ہو جاتی ہے اور ایسا ہوا بھی ہے کہ وہ اس میں کامیاب ہو جاتی ہے..... لیکن قرآن ہی سے معلوم ہوتا ہے کہ رسولوں کے معاملے میں اللہ کا قانون اس سے مختلف ہے۔“

(ماہنامہ ”اشراق“ اگست 1988ء، صفحہ 68، نیز ”میزان“ حصہ اول، صفحہ 21، مطبوعہ مسی 1985ء)

پھر مزید ارشاد فرمایا ہے کہ:

”نبی اپنی قوم کے مقابلے میں ناکام ہو سکتا ہے لیکن رسولوں کے لیے غلبہ لازمی ہے۔“ (میزان حصہ، صفحہ 23، مطبوعہ مسی 1985ء)

مگر غامدی صاحب کی یہ نکتہ طرازی بالکل غلط ہے اور خود قرآن مجید کے نصوص اور واضح احکام کے خلاف ہے۔ قرآن مجید کی اکثر آیات اس قدر واضح اور صریح انداز میں (عبارات الحص کے طریقے پر) اس حقیقت کو بیان کرتی ہیں کہ انبیاء نے کرام کی طرح رسولوں کا قتل ہو جانا بھی ایک امر واقعہ ہے۔ تبی اور رسول کے درمیان کچھ فرق و امتیاز درست ہی مگر قتل یا عدم قتل کا معاملہ ان کے درمیان ہرگز فرق و امتیاز نہیں رکھتا۔

### قرآن مجید کے نصوص:

قرآن مجید کے جن نصوص کی بنیاد پر ہم اس "نئے عقیدے" اور اس "زاں اصول دین" کو غلط قرار دیتے ہیں، ان کی تفصیل یہ ہے:

1۔ سورہ آل عمران میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ دوسرے رسولوں کی طرح حضرت محمد ﷺ کے لیے بھی وفات پانے یا قتل ہو جانے کی دونوں صورتوں کا امکان موجود ہے۔ گویا آپ ﷺ کو طبعی موت بھی آ سکتی ہے اور آپ ﷺ مقتول بھی ہو سکتے ہیں:  
 ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ فَمَنْ خَلَقْتُ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُولُ أَفَلَمْ يَأْتِ مَاتَ أَوْ قُبِلَ الْقَلْبَتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقُلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَ اللَّهُ شَيْئًا﴾

(آل عمران: 144)

"اور محمد تو بس ایک رسول ہیں۔ ان سے پہلے اور بھی رسول گزر چکے ہیں۔ پس اگر یہ وفات پا جائیں یا قتل ہو جائیں تو کیا تم اُنے پاؤں واپس چلے جاؤ گے اور جو کوئی بھی اُنے پاؤں واپس چلا جائے گا وہ اللہ کا کچھ بھی نقصان نہ کرے گا۔"

2۔ سورہ بقرہ میں بنی اسرائیل سے فرمایا گیا کہ:

﴿أَفَكُلَّمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهُوَى أَنفُسُكُمْ أَسْتَكْرِرُّمْ فَقَرِيرًا كَذَبْتُمْ وَفَرِيقًا تَقْتَلُونَ ۝﴾ (البقرة: 87)

”تو کیا جب بھی کوئی رسول تمہارے پاس وہ چیز لے کر آیا جو تمہارے نفس کو پسند نہ آئی تو تم نے عکبر کی راہ اختیار کی۔ پھر بعض کو تم نے جھلایا اور بعض کو تم قتل کرتے تھے۔“

اس آیت نے واضح طور پر معلوم ہوا کہ بنی اسرائیل کے ہاتھوں کئی رسول قتل ہوئے تھے۔

3۔ سورہ مائدہ میں ارشاد ہوا کہ:

﴿لَقَدْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رَسُولًا كُلَّمَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهُوَى النَّفْسُهُمْ فَرِيقًا كَذَّبُوا وَفِرِيقًا يَقْتُلُونَ ۝﴾

(المائدہ: 70)

”بیشک ہم نے بنی اسرائیل سے عہد لیا اور ان کے پاس کئی رسول بھیجے۔ جب کبھی کوئی رسول ان کے پاس وہ چیز لا یا جو ان کو پسند نہ آئی تو بعض کو وہ جھلاتے اور بعض کو قتل کر رہا تھے۔“

اس آیت سے بھی صریح طور پر معلوم ہوا کہ بنی اسرائیل نے اللہ تعالیٰ کے بھیجے ہوئے کئی رسولوں کو قتل کیا تھا۔

4۔ سورہ آل عمران میں بنی اسرائیل کے بارے میں ارشاد ہوا کہ:

﴿الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ عَهْدُ إِلَيْنَا أَلَا نُؤْمِنُ بِرَسُولِنَا حَتَّى يَأْتِيَنَا بِقُرْبَانٍ تَأْكُلُهُ النَّارُ قُلْ فَلَدَّ جَاءَهُ كُمْ رُسْلٌ مِّنْ قَبْلِنِي بِالْيَتِيمَ وَبِالْإِلْدِى قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ۝﴾

(آل عمران: 183)

”یہ لوگ کہتے ہیں کہ اللہ نے ہمیں حکم دیا تھا کہ ہم کسی رسول پر ایمان نہ لائیں جب تک وہ ہمازے سامنے ایسی قربانی نہ پیش کرے جسے آگ کھا جائے۔ آپ کہہ دیجیے کہ مجھ سے پہلے تمہارے پاس کئی رسول آئے، نٹانیاں لے کر اور اس



دوسرا باب:

## حدیث و سنت

## 9۔ شادی شدہ زانی کے لیے سزا نے رجم کا انکار

غامدی صاحب نے شادی شدہ زانی کے لیے رجم یعنی سنگاری کی شرعی سزا (حد) ہونے کا بھی انکار کیا ہے، حالاں کہ یہ سنت اور اجماع سے ثابت ہے۔ چنانچہ وہ سورہ النور، آیت 2: ﴿الرَّأْيَةُ وَالرَّازِنَى فَاجْلِدُو اُنْكَلَ وَاجْهِدُ مِنْهُمَا مِائَةً جَلْدَةً...﴾ ..... ”زانیہ عورت اور زانی مرد دونوں میں سے ہر ایک کو سو کوڑے مارو.....“ کے حکم کو عام حکم مانتے ہیں اور کہتے ہیں کہ زانی خواہ کنوارا ہو یا شادی شدہ دونوں کے لیے اسلام میں صرف سو کوڑوں کی سزا مقرر ہے۔ اور وہ کہتے ہیں کہ شریعت میں شادی شدہ زانی کے لیے رجم (سنگاری) کی سزا نہیں ہے۔

اس طرح غامدی صاحب نے شادی شدہ زانیوں کے لیے رجم یعنی سنگاری کی اس حد کا انکار کیا ہے جو سنت اور اجماع امت سے ثابت شدہ ہے۔

غامدی صاحب اپنا موقف یوں پیان کرتے ہیں کہ:

1۔ ”کوئی زانی کنوارا ہو یا شادی شدہ دونوں کی اصل سزا تو جلد (تازیانہ) ہی ہے۔“

(میران، حصہ اول، صفحہ 183، مطبوعہ مئی 1985ء)

2۔ ”تعجب ہوتا ہے کہ یہ اصحاب عقل و بصیرت آخركس طرح فرض کر لیتے ہیں کہ قرآن میں تو لا محالہ صرف کنوارے زانیوں ہی کی سزا بیان ہوئی ہے، رہے شادی شدہ زانی تو ان کی سزا چونکہ ”عقل و حکمت“ اور ”عدل و انصاف“ کی رو سے زیادہ ہوئی چاہیے۔

اس لیے قرآن سے نہ بھی ملے تو کسی اور جگہ سے تلاش کر کے وہ ان پر نافذ کر دینی چاہیے۔“

(میران، حصہ اول، صفحہ 168، مطبوعہ می 1985ء)

3۔ ”لخت عرب سے واقف کوئی شخص اس بات کا تصور بھی نہیں کر سکتا کہ ”الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي“ کے الفاظ سے محض کنوار از اپنی اور کنواری زانی بھی مراد لیے جاسکتے ہیں۔

(میران، حصہ اول، صفحہ 135، مطبع می 1985ء)

4۔ ”موت کی سزا قرآن کی رو سے قتل اور فساد فی الارض کے سوا کسی جرم میں بھی نہیں دی جاسکتی۔ اللہ تعالیٰ نے پوری صراحت کے ساتھ فرمایا ہے کہ ان دو جرائم کو چھوڑ کر، فرد ہو یا حکومت، یہ حق کسی کو بھی حاصل نہیں ہے کہ وہ کسی شخص کی جان کے درپے ہو اور قتل کر ڈالے۔ مائدہ میں ہے:

﴿مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أُوْ فَسَادٌ فِي الْأَرْضِ فَكَانَ مَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا﴾ (5:32)

”جس نے کسی کو قتل کیا، اس کے بغیر کہ اس نے کسی کو قتل کیا ہو یا زمین میں فساد برپا کیا ہو تو اس نے گویا سب انسانوں کو قتل کیا۔“

(میران، صفحہ 283، مطبع دوم، اپریل 2002ء)

شادی شدہ زانی کی سزا کے بارے میں غامدی صاحب کا یہ موقف کہ اسے وہی سزا (سو کوڑے) دی جائے گی جو کنوارے زانیوں کے لیے مقرر ہے، سنت ثابت، اجماع امت اور عقل عام کے بھی خلاف ہے۔

اب ہم اس سٹے پر تفصیل سے بحث کریں گے:

### جرائم زنا کی شناخت:

ایک صالح معاشرے کے قیام کے لیے صالح خاندان کا وجود ناگزیر ہے اور ایک صالح

خاندان و جود میں آئیں سکتا اگر مرد اور عورت کے تعلق کی بنیاد نکاح پر نہ ہو۔ معاهدة نکاح ہی ایک ایسی چیز ہے جس کی رو سے ایک صالح خاندان و جود میں آتا ہے۔ اسی سے زوجین کے درمیان حقوق و فرائض کی عادلانہ تقسیم ہوتی ہے۔ اسی کے تحت اولاد اور والدین کا باہمی تعلق اور صحیح خون و نسب کا پاکیزہ رحمی رشتہ قرار پاتا ہے۔ پھر یہی رحمی رشتہ انسان کے صالح جذبات و احساسات کے ساتھ استوار ہوتا ہے۔

اس کے برعکس اگر مرد اور عورت کے درمیان نکاح کے جائز تعلق کی بجائے زنا کا ناجائز تعلق قائم ہو تو اس چیز کے نتیجے میں نہ تو کوئی صالح خاندان و جود میں آسکتا ہے اور نہ اس کی بنیاد پر کسی صالح معاشرے کی تشکیل ہو سکتی ہے بلکہ ایسے معاشرے کو انسانی معاشرہ کہنے کی بجائے جانوروں کا ایک گلہ کہنا زیادہ مناسب ہے۔

اسلام نے زنا کو کیا رُکنا ہوں میں شمار کیا ہے۔ قرآن حکیم نے جہاں شرک اور قتل ناجی کا تذکرہ کیا ہے وہاں زنا کو بھی ان کے ساتھ ساتھ بیان کیا ہے۔ اس کے بعد تینوں گناہوں کا یکساں انجام بیان فرمایا ہے۔ جس سے زنا کے گناہ کبیرہ ہونے میں کوئی شہر باقی نہیں رہتا۔ ارشادِ خداوندی ہے:

﴿وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا أُخْرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَا يَرْزُقُونَ وَمَنْ يَقْعُلْ ذِلِكَ يَلْقَ آلَامًا ۝ يُضْعَفُ لَهُ الْعَذَابُ يَوْمَ الْقِيَمَةِ وَيُخْلَدُ فِيهِ مُهَانًا ۝﴾

(الفرقان: 28)

”اور جو لوگ اللہ کے ساتھ کسی دوسرے معبود کو نہیں پکارتے، اللہ کی حرام ٹھہرائی ہوئی کسی جان کو ناجی قتل نہیں کرتے اور نہ ہی زنا کا ارشکاب کرتے ہیں۔ اور اگر کوئی ایسا کرے گا تو وہ اپنے گناہوں کے انجام سے دوچار ہو گا اور قیامت کے روز اسے کئی گناہ عذاب ہو گا اور اسی میں وہ ہمیشہ ذلیل و خوار رہے گا۔“

اسی سلسلے میں ایک حدیث صحیح ملاحظہ ہو:

((عن عبدالله (بن مسعود) قال سئلت النبي ﷺ أى الذنب اعظم عند الله. قال ان تجعل لله ندأ وهو خلقك، قلت ان ذلك لعظيم. قلت ثم اى؟ قال وان تقتل ولدك تخاف ان يطعم معلتك. قلت ثم اى؟ قال ان تزانى حليلة جارك .))

(صحیح بخاری، کتاب التفسیر، جلد 6، صفحہ 22، طبع مصر 1345ھ)

”حضرت عبد اللہ (بن مسعود رضی اللہ عنہ) سے روایت ہے کہ میں نے نبی ﷺ سے پوچھا کہ اللہ کے ہاں سب سے بڑا گناہ کون سا ہے؟ آپ نے فرمایا یہ کہ تو کسی کو اللہ کا شریک ٹھہرائے حالانکہ تیرا خالق تو اللہ ہی ہے۔ میں نے پھر کہایہ تو سکین جرم ہے۔ میں نے پھر پوچھا ”اس کے بعد کون سا گناہ بڑا ہے؟“ فرمایا: ”کسی شخص کا اپنے بیٹھے کو اس اندیشے سے قتل کر دینا کہ وہ اس کے کھانے میں حصہ دار نہ بن جائے۔“ میں نے تیرسی بار پوچھا کہ: ”اس کے بعد کون سا بڑا گناہ ہے؟“ فرمایا: ”کسی شخص کا اپنے ہمسایہ کی بیوی سے زنا کرنا۔“

اس حدیث نے مذکورہ بالاقرآنی آیت کی گویا تفسیر کر دی ہے۔

### زنہ مجموعہ جرام ہے:

زنہ کوئی مفرد جرم نہیں بلکہ مجموعہ جرام ہے اور ایک زانی بیک وقت حسب ذیل جرام کا مرتكب ہوتا ہے:

1۔ قرآن نے مرد اور عورت کو غرض بصر کا حکم دیا ہے اور ارتکاب زنا اس حکم قرآنی کی خلاف ورزی کے بعد ہی ممکن ہوتا ہے۔

2۔ اسلام نے عورت کو غیر محروم مرد سے پرده کرنے کا حکم دیا ہے اور ایک زانیہ عورت اسلام کے اس حکم کی پرواہیں کرتی۔

3۔ وین اسلام میں حیا کو جواہیت حاصل ہے وہ محتاج بیان نہیں۔ حدیث نبوی ﷺ ہے: ((الْحَيَاةُ مِنَ الْإِيمَانِ)). یعنی ”حیا ایمان کا حصہ ہے۔“ زنا کا مجرم حیاداری کے

بنیادی تقاضوں کو ملکرا دیتا ہے۔

4. اسلام نے مرد اور عورت کے مابین آزادانہ میں جول اور بے تکلفانہ گفتگو کو ناپسند کیا ہے۔ زنا کا مرکب اسلام کے اس ضابطے کو توڑ دیتا ہے۔
5. قرآن نے فرمایا ہے کہ: "لَا تَنْقِرُبُوا إِلَيْنَا" یعنی "زنا کے قریب بھی نہ پہلو"۔ اس کا صاف مطلب یہ ہے کہ فعلی زنا کے تمام حرکات و دواعی سے بھی احتساب کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ زنا کا جرم قرآن کے اس حکم کی صریح خلاف ورزی کرتا ہے۔
6. اسلام نے غیر محترم مرد اور عورت کو باہمی ملامت یعنی ایک دوسرے کو چھوٹے سے منع کیا ہے۔ اسلام کا یہ ضابطہ ایک زانی کے ہاتھوں ٹوٹ جاتا ہے۔
7. اسلام نے مرد اور عورت کو اپنے ستر ڈھانکے کا حکم دیا ہے اور سوائے شوہر اور بیوی کی مخصوص حالت کے، کسی اور کے سامنے ستر کھونے سے منع کیا ہے۔ زنا کے جرم میں اسلام کے اس حکم کی خلاف ورزی موجود ہوتی ہے۔
8. قرآن نے طیبات یعنی پاکیزہ چیزوں کو حلال اور خبائش یعنی ناپاک چیزوں کو حرام قرار دیا ہے۔ اس کے نزدیک نکاح ایک حلال اور طیب چیز ہے اور زنا کو اس نے حرام اور بے حیائی کا کام بتایا ہے۔ زنا کا مرکب شخص قرآن کے اس ضابطہ حلت و حرمت کو توڑ دیتا ہے۔
9. اسلام نے وراثت کے احکام محض قرابت داری کی بنیاد پر دیے ہیں۔ اولاد اپنے والدین کے ترکے کی جائز وارث ہوتی ہے۔ مگر زنا کے نتیجے میں پیدا شدہ ناجائز اولاد اپنے نام نہاد "باپ" کی جائیداد اور وراثت سے بلا قصور محروم ہو جاتی ہے اور اس محرومی کی تمام تر ذمہ داری "زانی باپ" پر عائد ہو جاتی ہے۔
10. قرآن نے عورت کو یہ حکم دیا ہے کہ وہ گھر میں نک کر رہے اور کسی خاص ضرورت کے سوا گھر سے باہر نہ لگلے۔ اس کے ساتھ ہی قرآن نے عورت کو یہ حکم بھی دیا ہے کہ وہ "تیرج" یعنی بن ٹھن کر پھر نے سے اجتناب کرے۔ ایک زانیہ عورت بالعموم قرآن

کے ان احکامات کی خلاف ورزی کرتی ہے۔ وہ ایسی جگہ زنا کی مرتبہ ہوتی ہے جہاں اسے ایک چھوڑ چار آدمی بھی با آسانی دیکھ سکتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ یہ صورت حال اس کے گھر میں تقریباً ناممکن ہے۔

11۔ قرآن مجید نے اشاعتِ فاحشہ یعنی بے حیائی پھیلانے والوں کو دنیا اور آخرت کے عذاب کی وعید سنائی ہے اور اس حرکت کو سخت ناپسند کیا ہے۔ زنا کا مرتبہ اشاعتِ فاحشہ کا مجرم بھی ہوتا ہے جس کے نتیجے میں ابتداء ہی میں کئی آدمیوں تک بے حیائی کے برے اثرات پہنچتے ہیں۔ جو بعد میں دباؤ کی طرح پورے معاشرے میں پھیل جاتے ہیں۔

12۔ زنا کے نتیجے میں بعض اوقات خودکشی کے واقعات جنم لیتے ہیں۔ فریقین کے متعلقین میں اشتغال پیدا ہوتا ہے جس کا انجام اتفاق جان و مال کی صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔ پھر قتل و فساد اور انتقام کی وہ آگ بھڑک لختی ہے جو بھائے نہیں بھجتی۔

### شادی شدہ آدمی کا جرم زنا:

شادی شدہ زانی کا معاملہ اس سے بھی بدر جہا زیادہ قیچی ہے۔ اس میں علاوہ ان تمام برائیوں کے جو اڈ پر نہ کور ہوئیں، مزید یہ برائیاں مضر ہوتی ہیں۔

1۔ قرآن مجید کی رو سے ایک شخص کی منکوحہ بیوی کے لیے کسی اور مرد سے نکاح کرنا حرام ہے، اس کے بعد زنا تو بدرجہ اولیٰ حرام ٹھہرا۔ ایک زانیہ عورت قرآن حکیم کی قائم کردہ اس حرمت کو پاہل کرتی ہے۔

2۔ قرآن مجید کہتا ہے کہ ایک خواہر کے لیے اس کی بیوی بخوبی حرث یعنی بھیت کی حیثیت رکھتی ہے جس سے اولاد کی پیداوار حاصل ہوتی ہے۔ مگر ایک زانیہ بیوی بھیت کی اپنی اس حیثیت کو بدل کر ایک کھلی چراغاہ میں تبدیل کر لیتی ہے جس کے بعد صحیح اولاد کی پیدا آوری ممکن نہیں رہتی اور عورت کا مقصد تخلیق پورا نہیں ہوتا۔ اس طرح ایک شادی شدہ زانیہ عورت اللہ کی ٹھہرا اگی ہوئی فطرت اور حیثیت بد لئے کی مرتبہ ہوتی ہے۔

3۔ قرآن کی رو سے نکاح ایک معاهدہ ہے جو مرد اور عورت کے مابین ہوتا ہے۔ اسی معاهدے کی رو سے وہ میاں بیوی ہوتے ہیں۔ قرآن اس معاهدے کو ”بیتاق غلیظ“ یعنی پختہ معاهدہ قرار دیتا ہے۔ اسی معاهدے کے تحت میاں بیوی ایک دوسرے کی عفت و عصمت کے محافظ اور امین ہوتے ہیں۔ اس کے بعد کسی فریق کی طرف سے معاهدے کی اس حیثیت کو ختم کرنا قرآن حکیم کی صریحًا خلاف ورزی ہے۔

4۔ نکاح کے بعد ایک میاں اور ایک بیوی کو اپنی جنسی خواہش کی تسلیم کا ایک جائزہ ذریعہ مسرا آ جاتا ہے۔ اگر دونوں میں سے کوئی ایک فریق دوسرے کے لیے جنسی طور پر تسلیم کا باعث نہیں بنتا تو دوسرا فریق اس سے علیحدگی حاصل کر سکتا ہے اور مرد کو اسلام نے ایک سے چار تک بیویاں رکھنے کی اجازت بھی دی ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ جب کسی مرد یا عورت کو اپنی جنسی خواہش پوری کرنے کا ایک جائز ذریعہ حاصل ہے تو یہ اس رب العالمین کی کھلی نافرمانی کے سوا اور کیا ہے جس نے نکاح کو حلال اور زنا کو حرام نہ کر رکھ رہا ہے؟

5۔ اس دنیا میں سب سے بڑی بے وفاکی کی بندے کا اپنے خدا سے بے وفاکی کرنا ہے اس کے بعد دوسرے درجے پر وہ بے وفاکی ہے جو ایک بیوی اپنے خاوند سے کرتی ہے۔ قدیم صحیفوں میں شرک آدمی کو اس زانیہ عورت سے تشبیہ دی گئی ہے جو کسی کی بیوی ہو۔ توریت میں کئی جگہ یہ مضمون آیا ہے کہ تمہارا خداوند خدا بہذا غیر ہے۔ جس طرح تم یہ گوارا نہیں کرتے کہ تمہاری بیوی کسی اور کے بستر پر سوئے اسی طرح وہ بھی یہ پسند نہیں کرتا کہ اس کا بندہ غیر کی بندگی کرے۔

قرآن مجید نے بھی سورہ نور میں شرک اور زنا کو ایک ساتھ بیان کیا ہے اور حقیقت یہ ہے کہ ان دونوں برے کاموں میں ایک گہری مناسبت ہے۔ شرک اپنے رب کا اقرار کرتا ہے، اس کی دی ہوئی تمام نعمتوں سے مستثن ہوتا ہے۔ مگر اس کے باوجود غیر کی اطاعت کرتا ہے۔ سبھی حال ایک زانیہ بیوی کا ہے۔ وہ اپنے آپ کو ایک شوہر کی زوجیت میں دیتی اور

اسے اپنی عصمت و ناموس کا مالک بناتی ہے۔ نان و نفقة اور دیگر تمام حقوق اسی سے حاصل کرتی ہے۔ اور پھر اس کے حق زوجت میں غیر مرد کو شریک کر کے اپنے شوہر سے خیانت کی اور بے وقاری کی مرتکب ہوتی ہے۔ ایک مشرک کی اللہ سے بے وقاری اور خیانت کی مثال اگر اس دنیا میں کوئی اور ہو سکتی ہے تو وہ کسی زانیہ بیوی کی وہ بے وقاری اور خیانت ہے جو وہ اپنے شوہر سے روکھتی ہے۔

اس تفصیل سے یہ باث واضح ہو جاتی ہے کہ زنا ایک ایسا جرم عظیم ہے جس سے بے شمار مفاسد پیدا ہوتے ہیں۔ اس کی وجہ سے خاندانی نظام درہم برہم ہو جاتا ہے۔ لڑائی جھکڑے اور قتل و فساد تک نوبت پہنچ جاتی ہے۔ بعض اوقات خودکشی کے واقعات رونما ہوتے ہیں۔ لوگوں کا امن و سکون غارت ہوتا ہے اور فتنہ و فساد پھیلتا ہے۔ اس کے سبب سے معاشرے میں جنسی بے راہروی اور انارکی پیدا ہوتی ہے اور انسانوں کا اخلاق جانوروں کی سطح تک گر جاتا ہے۔

### قرآن میں جرم زنا کی سزا:

قرآن حکیم نے زنا کا ارتکاب کرنے والوں کے لیے آغاز میں یہ مزاییان کی تھی کہ اگر چار گواہ اس امر کی شہادت دے دیں کہ انہوں نے کسی مرد اور عورت کو زنا کرتے دیکھا ہے تو ان دونوں کو زد و کوب کیا جائے اور زانیہ عورت کو گھر میں قید کر دیا جائے۔ اس بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ:

﴿وَالَّتِي يَأْتِيْنَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَاءِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوْا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ ۝ فَإِنْ شَهَدُوْا فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ حَتَّىٰ يَتَوَفَّهُنَّ الْمُوْتُ أَوْ يَسْجُعُ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا ۝ وَالَّذِنْ يَأْتِيْنَهَا مِنْكُمْ فَاذْوَهُمَا فَإِنْ تَابَا وَأَضْلَلَهَا فَأَغْرِضُوْهُمَا طَإِنَّ اللَّهَ كَانَ تَوَآلِيْ رَحِيمًا ۝﴾

[النساء: 15: 16]

”اور تمہاری عورتوں میں سے جو بد کاری کی مرتکب ہوں تو ان پر اپنے میں سے

چار آدمیوں کی گواہی طلب کرو۔ اگر چار آدمی گواہی دے دیں تو ان عورتوں کو گھروں میں بند رکھو، یہاں تک کہ موت ان کا خاتمہ کر دے یا کسی موقع پر ان کے لیے اللہ تعالیٰ کوئی راستہ نکال دے، اور اگر تم میں سے مرد اسی جرم کا ارتکاب کریں تو ان کو ایذا دو۔ پھر اگر وہ توبہ اور اصلاح کر لیں تو ان کو چھوڑ دو۔ بیشک اللہ توبہ قبول کرنے والا ہے۔“

جرائم زنا کی مذکورہ بالاسرا قرآن مجید کا ایک ابتدائی اور عارضی نوعیت کا حکم تھا جس کی طرف ”أَوْ يَجْعَلُ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلًا“ (ان کے لیے اللہ کوئی راستہ نکال دے گا) کے الفاظ اشارہ کر رہے ہیں۔

اس کے بعد سورہ نور کی آیت 2 میں اس سلسلے کا مستقل حکم نازل ہوا:

﴿الرَّأْيَةُ وَالرَّأْيَ فَاجْلِدُوا أَكْلَ وَاحِدِ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَيُشَهِّدُ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ۵﴾

(النور: 2)

”زانیہ عورت اور زانی مردوں نوں میں سے ہر ایک کو سوسوکوڑے مارو اور اللہ کے قانون کے معاملے میں قطعاً کوئی نزی اختیار نہ کرو، اگر تم اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتے ہو اور ضروری ہے کہ ان کو سزا دیتے وقت مسلمانوں کا ایک گردہ موجود رہے۔“

اس آیت کے نزول کے بعد سورہ نساء کے مذکورہ بالا احکام منسوخ ہو گئے۔ اب آئندہ کے لیے جرم زنا کی سزا سوسوکوڑے مقرر ہو گئی۔

مگر آیت جلد کا یہ حکم درحقیقت کوئی حکم عام نہ تھا کہ اس میں ہر قسم کا مرتكب زنا شامل ہو، کیونکہ قرآن حکیم نے زانیہ لوٹیوں (اور ان کے ساتھ غلاموں) پر اس حکم کا اطلاق نہیں کیا، بلکہ ان کی تخصیص کرتے ہوئے فرمایا:

»فَإِذَا أَحْصَنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِسَاجِنَةٍ فَعَلَيْهِ نِصْفُ مَا عَلَى  
الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ۝

(النساء: 25)

”جب وہ لوٹیاں قید نکاح میں آ جائیں اور پھر اگر وہ کوئی بد کاری کریں تو ان کے لیے اس سزا کا نصف ہے جو ”محضنات“ (آزاد عورتوں) کے لیے مقرر ہے۔“

واضح رہے کہ یہاں پر ”العذاب“ کی جو سزا بیان ہوئی ہے یہ وہی سزا ہے۔ جسے آیت جلد میں عذاب ہمما کہا گیا ہے، اور اس بات پر سب کا اتفاق ہے۔

اس طرح قرآن مجید نے قید نکاح میں آئی ہوئی لوٹیوں (اور ان کے ساتھ غلاموں) کے لیے ارتکاب زنا کی صورت میں نصف سزا یعنی پچاس کوڑوں کی سزا مقرر کی ہے۔ دوسرے الفاظ میں قرآن حکیم نے زنا کے آزاد اور غلام مجرموں کی دو قسمیں کردار ہیں اور دونوں کے لیے الگ الگ سزا معمین فرمائی ہے۔ آزاد زانی اور زانیہ جن کے لیے آیت جلد کی رو سے سو سو کوڑوں کی سزا ہے اور لوٹیاں (اور غلام) جن کے جرم زنا پر ان کو پچاس کوڑوں کی سزا دی جائے گی۔

قرآن کی اس تخصیص سے یہ بات صاف طور پر معلوم ہو گئی کہ آیت جلد کا حکم صرف ”محضنات“ کے ساتھ خاص ہے اور غلاموں اور لوٹیاں پر اس حکم کا اطلاق نہیں ہو گا۔ گویا وہ اس حکم سے مستثنی ہیں۔

اب یہ یہاں پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ آیت مذکورہ الفاظ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ میں مُحْصَنَاتِ سے کیا مراد ہے؟ کیونکہ اسی لفظ کے مفہوم سے آیت جلد کے حکم کی گردھ کھلے گی اور یہ بات واضح ہو جائے گی کہ سو کوڑوں کی سزا کا حکم کس قسم کے افراد کے لیے آیا ہے۔ علم تفسیر کا ایک مسلمہ قاعدة یہ ہے کہ:

(( القرآن یفسر بعضہ بعضًا ))

”قرآن مجید کا ایک حصہ اس کے دوسرے حصے کی تفسیر بیان کرتا ہے۔“

### ”مُحْصَنَاتِ“ کا مفہوم:

”مُحْصَنَاتِ“ کالفظ احسان سے بنتا ہے جس کے معنی ہیں: ”روک یا قید میں آ جانا“، ”قلعہ بند ہونا“ اور ”محفوظ ہو جانا۔“ اس طرح مُحْصَنَاتِ کے لغوی معنی ”اخلاقی طور پر قلعہ بند یا محفوظ عورتوں“ کے ہیں۔

قرآن مجید میں لفظ ”مُحْصَنَاتِ“ درج ذیل تین معنوں میں سے کسی ایک معنی میں استعمال ہوا ہے۔ اس کے تینوں معنوں کی تفصیل یہ ہے:

1۔ شادی شدہ عورتیں

2۔ آزاد عورتیں

3۔ پاک دامن اور پاک باز عورتیں

گویا قرآن مجید کی رو سے:

ا: وہ لوگوں یا بھی مُحْصَنَاتِ ہیں جو کسی کی قید نکاح میں آ جائیں۔ کیونکہ اس طرح ان کو اپنے شوہروں کی حفاظت و حمایت حاصل ہو جاتی ہے۔ سورہ نساء کی آیت 25 کے الفاظ (فَإِذَا أَخْصَنَ) اور (مُحْصَنَاتِ غَيْرِ مُسَافِحَاتِ) سے یہی لوگوں یا مراد ہیں۔

ب: شادی شدہ عورتیں مُحْصَنَاتِ ہیں کیونکہ ان کو اپنے شوہروں اور اپنے خاندانوں کی دو ہری حفاظت و حمایت میسر ہوتی ہے اس معنی میں یہ لفظ سورہ نساء کی آیت نمبر 24، جہاں محمات نکاح کا تذکرہ ہوا ہے، کے الفاظ ”وَالْمُحْصَنَاتِ مِنَ النِّسَاءِ“ (اور شادی شدہ عورتیں) میں ”المُحْصَنَاتِ“ سے یہی شادی شدہ عورتیں مراد ہیں۔

ج: آزاد عورتیں بھی ”مُحْصَنَاتِ“ کہلاتی ہیں کیونکہ انہیں بھی اپنے خاندانوں کی حمایت و حفاظت حاصل ہوتی ہے۔ سورہ نساء کی آیت 25 کے آغاز میں ارشادِ الہی ہے:

(وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طُولًا أَنْ يُنْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ)

”اور تم میں سے جو شخص آزاد مسلمان عورتوں سے نکاح کرنے کی استطاعت نہ رکھتا ہو۔“

اس مقام پر المحسنات سے یہی آزاد عورتیں مراد ہیں۔

۵: پاک دامن اور پاک بزار عورتیں بھی ”محسنات“ ہیں کیونکہ وہ ”اخلاقی“ طور پر ”قلعہ بند“ اور ”بدکاری سے حفاظ“ ہوتی ہیں۔ سورہ النور کی آیت ۴ کے الفاظ۔

**﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْسَنَاتِ ﴾**

”اور جو لوگ پاک دامن عورتوں پر بہتان لگاتے ہیں۔“

میں ”المحسنات“ کا لفظ انہی پاک دامن اور پاک بزار عورتوں کے لیے آیا ہے۔ لفظ محسنات کے معانی کی اس تفصیل کے بعد اب درج ذیل آیت پر غور کریں:

**﴿وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مُنْكِمْ طُولًا أَنْ يَنْكِحَ الْمُحْسَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ طَبْعُضُكُمْ مِنْ مَبْعِضٍ فَإِنِّكُمْ حُوَّهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَأَنُوْهُنَّ أَجْوَرُهُنَّ بِالْمَغْرُوفِ فِي مُحْسَنَاتِ غَيْرِ مُسَافِحَاتٍ وَلَا مُتَّحِدَاتٍ أَخْدَانٍ هُنَّ فَإِذَا أَخْصَنَ فَإِنَّ أَتَيْنَ بِفَاجِحَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْسَنَاتِ مِنَ الْعَدَابِ ﴾**

(النساء: 25)

”اور تم میں سے جو شخص مومنہ ”محسنات“ یعنی آزاد عورتوں سے نکاح کرنے کی استطاعت نہ رکھتا ہو تو وہ ان مومنہ کنیزوں سے جو تمہارے قبیلے میں ہوں، نکاح کرے۔ اللہ تمہارے ایمان کو خوب جانتا ہے۔ تم سب ایک ہی جنس ہو۔ ان کے مالکوں کی اجازت کے ساتھ ان کنیزوں سے نکاح کرلو اور دستور کے مطابق ان کے مہر ان کو ادا کرو۔ وہ قید نکاح میں آنے والی ہوں، بدکاری اور آشنائی کرنے والی نہ ہوں۔ پھر اگر وہ قید نکاح میں آجائے کے بعد بدکاری

کا ارتکاب کریں تو جو سزا "محضنات" کے لیے مقرر ہے، اس کی نصف سزا ان پر ہوگی۔"

اس ایک آیت میں لفظ "محضنات" تین مرتبہ آیا ہے۔ پہلی مرتبہ: ﴿أَنْ يَنْكِحُ الْمُخْصَنَاتِ﴾ میں جس سے آزاد عورتیں، مراد ہو سکتی ہیں۔ کیونکہ اس جگہ یہ لفظ فیبات یعنی لوٹدیوں کے مقابل میں آیا ہے جس کی وجہ سے یہاں صرف آزاد عورتیں ہی مرادی جا سکتی ہیں۔

دوسری مرتبہ لفظ "محضنات" آیت کے اس بکثرے ﴿مُخْصَنَاتٌ غَيْرُ مُسْفَخَتٍ﴾ ان لوٹدیوں کی حن سے نکاح کی اجازت ہے، یہ کیفیت و حالت بیان کرتا ہے کہ وہ "قید نکاح میں آنے والی ہوں، بدکاری کرنے والی ہوں۔" اس کے بعد فَإِذَا أُخْصِنَ میں بھی انہی لوٹدیوں کے نکاح کا ذکر کیا گیا ہے جس کے نتیجے میں وہ اپنے شوہروں کی حفاظت و حمایت حاصل کر کے داخل احسان یعنی محسنات ہو جائیں گی۔ دوسرے لفظوں میں یوں کہا جا سکتا ہے کہ لوٹدیاں جب بے شوہر تھیں تو وہ "محضنات" نہیں تھیں تھیں قید نکاح میں آجائے کے بعد "محضنات" یعنی شوہروں والیاں اور شادی شدہ ہو گئیں۔

تیسرا مرتبہ یہ لفظ "محضنات" اس آیت کے فقرے ﴿فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُخْصَنَاتِ مِنِ الْعَذَابِ﴾ میں وارد ہوا ہے۔ اس جگہ اس لفظ سے وہی "محضنات" مراد ہیں جو ابتدائے آیت میں مذکور ہوئی ہیں یعنی "آزاد عورتیں" اس مقام پر یہی معنی مراد لینے کے حق میں درج ذیل دلائل ہیں:

1۔ آیت مذکورہ کے آغاز سے فتیات یعنی لوٹدیوں اور محسنات یعنی آزاد عورتوں کے جانبین کا بیان تقاضی انداز میں ہوا ہے اس سلسلہ کلام میں ایک جانب فتیات کی حالت میں یہ تبدیلی ہوئی ہے کہ وہ کسی کی قید نکاح میں آنے کی جانب کے اعتبار سے ﴿مُخْصَنَاتٌ غَيْرُ مُسَافِحَاتٍ﴾ کے تحت محسنات ہو گئی ہیں اور پھر ان کی اس حالت کو ﴿فَإِذَا أُخْصِنَ﴾ (جب وہ محسنات ہو جائیں) سے بھی تعبیر کیا گیا ہے۔ مگر اس کے ساتھ ساتھ

دوسری جانب ..... محسنات یعنی آزاد عورتوں کی کیفیت میں قطعاً کوئی تبدیلی واقع نہیں ہوئی۔ اس کے بعد آخر میں انہی جانین کا تقابل سزا کے لحاظ سے بایں الفاظ بیان ہوا ہے کہ:

**﴿فَإِذَا أُخْصِنَ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نُصُفُّ مَا عَلَى  
الْمُحْسَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ط﴾**

”پھر اگر وہ لوٹدیاں قید نکاح میں آجائے کے بعد بدکاری کا ارتکاب کریں تو جو سزا“محسنات“ کے لیے مقرر ہے، اس کی نصف سزا ان پر ہوگی۔“

اس طرح شادی شدہ لوٹدیوں کے لیے ارتکاب زنا پر اس سزا کا نصف بتایا ہے جو آزاد عورتوں کے مرتكب زنا ہونے پر قرآن نے مقرر کی ہے۔ یعنی شادی شدہ زانیہ لوٹدیوں کے لیے پچاس کوڑے اور آزاد زانیہ عورتوں کے لیے سو کوڑے۔

آیت کا یہ سیاقی کلام ہی وہ واضح ترین ہے جو اس مقام پر لفظ ”محسنات“ کے معنی کو ”آزاد عورتوں“ کے ساتھ متعین کر دیتا ہے۔ گویا لوٹدیوں کے مقابل میں جب لفظ محسنات آتا ہے تو اس سے صرف آزاد عورتوں میں مراد ہوتی ہیں اور اس مقام پر وہی مراد ہیں۔ خود اسی آیت کے آغاز میں قرآن مجید کا ارشاد ہے۔

**﴿وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طُولًا أَنْ يَنْكِحَ الْمُحْسَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ  
فَمِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ط﴾**

(النساء: 25)

”اور تم میں سے جو شخص آزاد مسلمان عورتوں سے نکاح کرنے کی استطاعت نہ رکھتا ہو تو ہوان مومنہ لوٹدیوں سے جو تمہارے قبضے میں ہوں، نکاح کر لے۔“

اس جگہ ”محسنات“ کا لفظ لوٹدیوں کے مقابل میں بھی آیا ہے اور اس سے صرف ”آزاد عورتوں“ ہی مراد ہو سکتی ہیں۔

2۔ حالت احسان کے پہلو سے دیکھا جائے تو معلوم ہے کہ ایک لوٹدی غیر محسنة ہوتی ہے

اور کسی کی قید نکاح کے آنے کے بعد ہی وہ محضہ ہو سکتی ہے۔ اگر چہ نکاح کے بعد بھی وہ حالت احسان کے اعتبار سے کامل طور پر محضہ نہیں ہوتی۔ کیونکہ ایک شوہر کی حفاظت حمایت میں آجائے کے باوجود وہ ان لوگوں کی بندگی سے آزاد نہیں ہوتی جن کی وہ ملکیت ہے اور نہ ہی معاشرت میں اسے وہ مقام حاصل ہوتا ہے جو ایک آزاد عورت کو میرہ ہوتا ہے۔

اس کے علی الرغم ایک آزاد عورت پہلے ہی سے محضہ ہوتی ہے۔ خواہ وہ غیر شادی شدہ ہی کیوں نہ ہو۔ اس کا سبب یہ ہے کہ حریت کی بنا پر اسے ایک خاندان کی حفاظت و حمایت حاصل ہوتی ہے۔ اس کا مجرم و حرہ ہونا ہی اس کے محضہ ہونے کے لیے کافی ہے۔ اس کے محضہ کھلانے کے لیے اس کا کسی کی ملکوتو ہونا ضروری نہیں ہے۔ اس لیے اس زیر بحث مقام پر (محضات) سے آزاد عورتیں ہی مراد ہیں۔

عقل و حکمت اور عدل و انصاف کی رو سے دیکھا جائے تو صاف معلوم ہوتا ہے کہ جرم زنا کی سزا کے بارے میں اسلام کا فرشا کیا ہے؟ اسلامی شریعت نے ایک ایسے شخص کے ارتکاب زنا میں کہ جس کو اپنی فطری جنسی خواہش پوری کرنے کا کوئی جائز ذریعہ حاصل نہیں ہوسکا..... اور ایک ایسے شخص کے ارتکاب زنا میں کہ جس کو اس کی فطری صفتی خواہش پوری کرنے کا ایک جائز ذریعہ میر آچکا ہے..... بہر حال فرق کیا ہے اور دونوں کی حالتوں کے اختلاف کی بنا پر ان کے لیے الگ الگ سزا میں مقرر کی ہیں۔

فرض کیجئے دو عورتیں مر تکب زنا ہوتی ہیں۔ ایک کنواری اور دوسری شادی شدہ عورت ہے۔ چہلی عورت اپنی جنسی خواہش کے بیجان میں تسلیم کا کوئی جائز راستہ نہیں پاتی اور زنا کا ارتکاب کرتی ہے۔ دوسری عورت ایک شوہر کی بیوی ہے۔ اگر اس کا شوہر اس کے لیے وہ تسلیم نہیں بنتا تو وہ عورت اس سے خلع کر کے کسی اور مرد سے نکاح بھی کر سکتی ہے۔ مگر ایک خاوند کی بیوی ہوتے ہوئے وہ مر تکب زنا ہوتی ہے۔ اس کا یہ فعل اس کے شوہر کی حق علمی، اس سے بدترین خیانت اور پر لے درجے کی بے وقاری ہے۔ اس نے اپنے خاوند سے باندھے

ہوئے اس معاهدے کا سر عنوان مٹا دالا ہے جس معاهدے کو قرآن مجید نے "میثاق غلیظ" یعنی پختہ معاهدے سے تجیر کیا ہے۔ کیا ان دونوں عورتوں کا مقدمہ ایک جیسا ہے؟ نہیں! ہماری عقل ان کو مختلف مقدے قرار دیتی ہے کیا ان دونوں عورتوں کا جرم زنا ایک ہی درجے کا ہے؟ نہیں! ہماری بصیرت کہتی ہے کہ دونوں کا جرم یکساں درجے کا نہیں ہے بلکہ متفاوت درجوں کا ہے۔ پھر اگر ایسا ہے تو کیا، ان دونوں کو ایک جیسی سزا ملنی چاہئے؟ ہرگز نہیں! اعدل و انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ چونکہ کواری عورتوں کا جرم سنجاتا کم ہے اور شادی شدہ عورت کا نسبتاً زیادہ، لہذا سزا میں بھی یہ فرق لحوظ رکھنا چاہئے۔ کیا ایک فطری اور عقلی شریعت کے لیے یہ امر ضروری نہیں کہ وہ پہلی مجرمہ کو نسبتاً کم اور دوسرا مجرمہ کو نسبتاً زیادہ سزا دے؟

ای حکمت کے پیش نظر اسلامی قانون میں غیر محسن زانی اور غیر محسنة زانیہ کے لیے تو سو سو کوڑوں کی سزا مقرر کی گئی ہے مگر محسن زانی اور محسنة زانیہ کے لیے رجم کی حد رکھی گئی ہے۔ و مختلف صورتوں کو یکساں حیثیت دے کر ان کے لیے ایک ہی سزا تجویز کرنا کسی طور پر بھی عقل و حکمت اور عدل و انصاف کے قرین قیاس نہیں ہے اور جو لوگ شریعت کے تمام تراحاکمات کو عقل و حکمت ہی پر بنی قرار دیتے ہیں ان کے لیے تو اس سے انکار کے لیے قطعاً کوئی سمجھائش نہیں ہے۔

الغرض مذکورہ بالقرآن و شواہد کی روشنی میں ہم یہ سمجھتے ہیں کہ زیر بحث مقام (فَعَلَيْهِنَّ بَصَرُهُمْ مَاعْلَى الْمُحْسَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ) پر محسنات سے مراد صرف آزاد عورتیں ہیں اور سورہ نور کی آیت جلد کا حکم صرف غیر محسن زانیوں ہی کے ساتھ خاص ہے اور امت کے تمام مفسرین کرام کا اسی امر پر اجماع ہے۔

**(مُحْسَنَاتٍ)** کے مفہوم کے بارے میں مفسرین کرام کی آراء:

اب ہم زیر بحث مقام (فَعَلَيْهِنَّ بَصَرُهُمْ مَاعْلَى الْمُحْسَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ) میں لفظ محسنات کے معنی کے بارے میں امت کے اکابر مفسرین کی آراء پیش کرتے ہیں۔

1۔ تفسیر طبری (ابن جریر طبری، متوفی 310ھ)

((فَعَلَيْهِنَ نَصْفٌ مَاعْلَى الْحُرَائِرِ مِنَ الْحَدِّ إِذَا هُنْ زَنِينَ قَبْلَ الْاِحْسَانِ بِالْاَزْوَاجِ))

”یعنی پھر ایسی لوگوں پر ان آزاد عورتوں کا حد کا نصف ہے۔ جو شادی سے پہلے زنا کا ارتکاب کریں۔“

2۔ احکام القرآن۔ (ابو بکر الجصاص، م 375ھ)

((اِرَادَ الْاِحْسَانِ مِنْ جِهَةِ الْحُرْبِيَّةِ لَا الْاِحْسَانُ الْمُوجَبُ الرِّجْمُ، لَا نَهَىٰ لَوْ اِرَادَ ذَالِكَ لَمْ يَصُحُّ اِنْ يَقَالُ عَلَيْهَا نَصْفُ الرِّجْمِ لَا نَهَىٰ لَا يَتَعَضُّ))

”اس گہے احسان باعتبار حریت مراد ہے اور وہ احسان مراد نہیں جس پر رجم کی حد واجب ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اگر دوسرے معنی مراد ہوتے تو پھر رجم کا نصف کہنا صحیح نہ ہوتا کیونکہ رجم کی سزا ناقابل تقسیم ہے۔“

3۔ احکام القرآن (ابن العربي، م 542ھ)

((يَكُونُ التَّقْدِيرُ فَإِذَا تَزَوَّجَنِ فَعَلَيْهِنَ نَصْفٌ مَاعْلَى الْأَبْكَارِ مِنَ الْعَذَابِ وَهُوَ الْجَلْدُ))

”قدری کلام یوں ہے کہ جب وہ لوگوں قید نکاح میں آجائیں اور زنا کی مرتكب ہوں تو ان کے لیے آزاد کنواریوں کی اس سزا کا نصف ہے جو (سو) کوڑوں کی ہے۔“

4۔ مفاتیح الغیب المعروف تفسیر کبیر (امام فخر الدین رازی، م 606ھ)

((اَمَانٌ يَكُونُ السَّمَراَدْمَنَهُ الْحُرَائِرُ الْمَتَزَوَّجَاتُ اوَ الْمَرَادُ مِنْهُ الْحُرَائِرُ الْأَبْكَارُ، وَالسَّبْبُ فِي اِطْلَاقِ اسْمِ الْمَحْصَنَاتِ عَلَيْهِنَ بِحُرِيَّتِهِنَ وَ الْاُولُ مشَكَّلٌ لَانَ الْوَاجِبُ عَلَى الْحُرَائِرِ الْمَتَزَوَّجَاتِ

فی الزنا الرجم فهذا يقتضى أن يجب في زنا الاماء نصف الرجم  
و معلوم أن ذلك باطل والثاني وهو أن يكون المراد الحرائر  
الابكار فنصف ما عليهم هو خمسون جلدة ومحضنة هذا القدر

واجب في زنا الأمة سواء كانت محضنة أو لم يكن . ))  
”اس مقام پر محضنات سے یا تو شادی شدہ آزاد عورتیں مراد ہو سکتی ہیں یا کنواری  
آزاد عورتیں۔ اس کا سبب ہے، کہ ان دونوں قسم کی عورتوں پر ان کی حریت کی  
وجہ سے لفظ محضنات کا اطلاق ہو سکتا ہے۔ پہلی صورت محال ہے کیونکہ شادی شدہ  
عورتوں کا ارتکاب زنا کی حد رجم ہے اور اس صورت میں یہ امر مقتضی ہے کہ  
لوٹیوں کو زنا کے ارتکاب پر نصف رجم کی سزا دی جائے اور ظاہر ہے کہ یہ ایک  
بے معنی بات ہے۔ دوسرے صورت میں محضنات کے معنی کنواری آزاد عورتوں  
کے ہو سکتے ہیں جس کے بعد زانیہ لوٹیوں کے لیے نصف سزا یعنی پچاس کوڑے  
ہوں گے اور یہ حد ہرزانیہ لوٹی کے لیے ہے خواہ وہ شادی شدہ ہو یا شادی شدہ  
نہ ہو۔“

5۔ الجامع الاحکام القرآن (امام قرطبي، م 571ھ)

((ويعني المحصنات هاهنا الا بكار الحرائر .))

”اس جگہ محضنات کے معنی ہیں：“کنواری آزاد عورتیں۔“

6۔ تفسیر مدارک (علامہ حافظ الدین نشی، م 710ھ)

((وان المحصنات هنا الحرائر اللاتي لم يزوجن .))

”اس مقام پر محضنات سے وہ آزاد عورتیں مراد ہیں جو غیر شادی شدہ ہوں۔“

7۔ تفسیر خازن (علامہ علاء الدین بغدادی، م 725ھ)

((يعنى الاماء اللاتي زنين نصف ما على الحرائر الا بكار  
اذا زنين من الجلد .))

”یعنی زانیہ لوٹیوں پر اس سزا کا نصف ہے جو کنواری آزاد عورتوں کے لیے ان کے ارتکاب زنا پر کوڑوں کی صورت میں ہے۔

8۔ جامع البيان في تفہیر القرآن (شیخ محمد بن عبد الرحمن الشافعی، م 894ھ)

((المحصنات : الحرائر الابكار .))

”محصنات سے مراد ہیں: ”کنواری آزاد عورتیں“

9۔ تفسیر جلالین (علامہ جلال الدین سیوطی، م 911ھ و جلال الدین محلی)

((المحصنات : الحرائر الابكار اذا زنن .))

”محصنات یعنی کنواری آزاد عورتیں جب زنا کی مرتكب ہوں۔“

10۔ تفسیرات احمدیہ (ملا احمد جیون۔ سن تالیف 1075ھ)

((والمراد من هذه المحصنات الحرائر بلا تزویج .))

”اس جگہ ”محصنات“ سے مراد وہ آزاد عورتیں ہیں جو غیر شادی شدہ ہوں۔“

11۔ فتح القدير (امام شوکانی، م 1255ھ)

((المحصنات : أی الحرائر الابكار .))

”محصنات یعنی کنواری آزاد عورتیں۔“

یہاں ہم نے صرف دس گیارہ قابلی اعتقاد مفسرین کی آراء درج کی ہیں اور طوالت سے بچنے کے لیے انہی پر اتفاقاً کرتے ہیں۔ ورنہ حقیقت یہ ہے کہ امت کے تمام تر مفسرین کی اس بارے میں متفقہ رائے ہیکی ہے کہ زیر بحث مقام پر ”محصنات“ سے صرف ”آزاد عورتیں“ ہی مراد ہیں۔

### آیتِ جلد کا حکم:

لفظ ”محصنات“ کے مفہوم کی بحث اور اس بارے مفسرین کرام کی متفقہ رائے بیان کرنے کے بعد ہم سورہ نوریٰ آیتِ جلد پر از سر نوغور کریں گے تاکہ یہ معلوم ہو سکے کہ اس کا

حکم کس قسم کے ملکیتیں زنا کے لیے آیا ہے۔

﴿الرَّازِيَةُ وَالرَّازِيَنِيُّ فَاجْلِدُوَا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذُ كُمْ بِهِمَا رَأْفَةً فِي دِينِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَيُشَهِّدُ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ۝﴾

(النور: 2)

”زانیہ عورت اور زانی مردوں نوں میں سے ہر ایک کو سوسوکوڑے مارو اور اللہ کے قانون کے معاملے میں قطعاً کوئی نرمی اختیار نہ کرو، اگر تم اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتے ہو اور ضروری ہے کہ ان کو سزا دیتے وقت مسلمانوں کا ایک گروہ موجود رہے۔“

آغاز بحث میں ہم نے اس بات کی وضاحت کی تھی کہ آیت جلد کا یہ حکم صرف آزاد مرد اور عورتوں کے ساتھ مخصوص ہے لوٹیاں (اور غلام) اس حکم میں داخل نہیں۔ اس امر کی تصریح خود قرآن حکیم نے فرمادی ہے۔

﴿فَإِذَا أَحْصَنَ فَلَانُ أَتَيْنَ بِفَاجِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ۝﴾

(النساء: 25)

”جب وہ لوٹیاں قید نکاح میں آ جائیں اور پھر اگر وہ کوئی بد کاری کریں تو ان کے لیے اس سزا کا نصف ہے جو ”محضنات“ کے لیے مقرر ہے۔“

اس سے یہ بات بھی واضح ہو گئی کہ آیت جلد کا حکم درحقیقت حکم عام نہیں ہے اور آیت جلد کے الفاظ ”الرَّازِيَةُ وَالرَّازِيَنِيُّ“ میں لام تعریف تعییم کے لیے نہیں بلکہ تخصیص کے لیے آیا ہے کیونکہ اس سے ہر قسم کے زانی لوگ مراد نہیں ہیں بلکہ لوٹیاں (اور غلاموں) کے ارتکاب زنا پر اس حکم کا اطلاق نہیں ہوتا۔ ان کی تخصیص خود قرآن نے کر دی ہے۔ یوں آیت جلد کے حکم کو حکم عام سمجھ لینا قرآن کی نص صریح کے خلاف ہے۔ اس لیے غامدی صاحب کا یہ

مواقف قرآن کے خلاف ہے کہ سورہ نور آیت 2 کا حکم عام ہے۔

### آیت جلد اور مفسرین کرام:

اب ہم آیت جلد کے حکم کے بارے میں امت مسلمہ کے معتمد علیہ مفسرین کی آراء نقش کرتے ہیں۔

- 1- تفسیر المقباس میں تفسیر ابن عباس (ابن عباس متوفی 68ھ) ((«الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي») وہما بکران زنا). ”یعنی ”الزنانیةُ وَالزنانی“ میں دونوں کنوارے قسم کے لوگ مراد ہیں جو زنا کے مرتكب ہوں۔“
- 2- تفسیر طبری (ابن جریر طبری، م 310ھ)

((يقول تعالى ذكره: من زنى من الرجال، او زنت من النساء، وهو حد بكر غير محصن بزوج فاجلدوه ضربا مائة جلدة)). ”الله تعالیٰ نے یہاں پر جن زانی مردوں اور زانی عورتوں کا تذکرہ کیا ہے اور اس میں جس حد کا حکم ہے وہ صرف غیر محصن کنوارے اور غیر محصنہ کنواری کے لیے ہے۔ پس ان کو سو کوڑے مارے جائیں۔“

- 3- تفسیر الکشاف (جاراللہزمشتری، م 528ھ)

((وهو حكم من ليس بمحصن منهم، فان المحصن حكمه الرجم)).

”اس آیت کا حکم صرف کنوارے اور کنواری کے ارتکاب زنا کے لیے ہے اور شادی شدہ زانی کے لیے رجم کا حکم ہے۔“

- 4- احکام القرآن (ابن العربي، م 542ھ)

(( قوله: «فَاجْلِدُوا») جعل الله كما تقدم حد الزنا فسمى

رجماً على الشيب وجلد على البكر وذلك لأن قوله: ﴿الرَّائِنَةُ  
وَالرَّائِنَى فَاجْلِدُو أَكُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا﴾ عام في كل زان ثم شرحت  
السنة حال الشيب.)

”جیسا کہ پہلے گزر چکا، اللہ تعالیٰ نے حد زنا کی دو قسمیں کر دی ہیں۔ شادی شدہ  
کے لیے رجم اور غیر شادی شدہ کے لیے سو کوڑوں کی سزا ہے۔ فرمایا ”زانیہ  
عورت اور زانی مردوں کو کوڑے مارو۔“ تو یہ حکم ہر قسم کے زانی کے لیے عام  
تھا۔ پھر سنت نے شادی شدہ کی الگ صورت واضح کی۔“

5۔ مقام الغیب۔ تفسیر بکیر (امام فخر الدین رازی، م 606ھ)

((احتاج الجمهور من المجتهدين على وجوب رجم المحسن  
لما ثبت بالشواتر أنه عليه الصلاة والسلام فعل ذلك، قال  
أبو بكر الرazi روى الرجم أبوبكر و عمر و علي و جابر بن  
عبد الله وأبو سعيد خدرى وأبو هريرة و بريدة الاسلامي و زيد بن  
خالد فى آخرين من الصحابة وبعض هؤلاء الرواية روى خبر  
رجم ماعز بعضهم خبر اللخمية والغامدية وقال عمر: ”لو لا ان  
يقول الناس زاد عمر فى كتاب الله لا ثبته فى المصحف،  
والجواب. عما احتجوا به او لا انه مخصوص بالجلد فان قيل  
فيلزم تخصيص القرآن بخبر الواحد قلنا بل بالخبر المتواتر لما  
بينا ان الرجم منقول بالتواتر ايضا فقد بينا فى اصول الفقه ان  
تخصيص القرآن بخبر الواحد جائز)).

”جمهور مجتهدین نے نزدیک زانی محسن کے لیے رجم کی سزا مقرر ہے کیونکہ  
آنحضرت ﷺ کے عمل سے متواتر کے ساتھ یہی ثابت ہے۔ ابو بکر رازی نے  
کہا ہے کہ رجم کی احادیث ابوبکر، عمر، علی، جابر بن عبد اللہ، ابو سعيد خدری،

ابو ہریرہ، مُرْیَدَةُ اسْلَمِی اور زید بن خالد رضی اللہ عنہم نے روایت کیا ہے پھر ان میں سے بعض راویوں نے وہ احادیث روایت کی ہیں جن میں حضرت ماعز، تجیہ اور خادم یہ دونوں عورتوں کے رجم ہونے کا واقعہ بیان ہوا ہے۔ حضرت عمر بن الخطاب نے فرمایا: ”اگر مجھے لوگوں کا اندیشہ نہ ہوتا کہ وہ کہیں کہ ”عمر بن الخطاب نے اللہ کی کتاب میں اضافہ کیا“ تو میں اس (حکم) کو قرآن میں لکھوادیتا۔

جن لوگوں نے اس آیت کے تحت یہ کہا ہے کہ اس میں صرف کوڑوں کی سزا مذکور ہوئی ہے اگر رجم کو مانا جائے تو پھر خبر واحد سے قرآن کے حکم کی تخصیص ماننی پڑتی ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ رجم کی روایات متواتر ہیں۔ اس کے علاوہ اصول نقی میں بھی ہم نے یہ بات واضح کر دی ہے کہ خبر واحد سے بھی قرآن کے حکم عام کی تخصیص ہو سکتی ہے۔“

6۔ الجامع الاحکام القرآن۔ تفسیر قرطبی (امام قرطبی، م 671ھ)

((«مائة جلد») هذا حد الزاني الحر بالغ البكر وكذلك الزانية البكر الحرة ..... واما المحسن من الاحرار فعليه الرجم دون الجلد.)

”اس آیت میں آزاد، بالغ، کنوارے زانی کے لیے حد بیان کی گئی ہے اور اس طرح آزاد بالغہ کنواری زانیہ عورت کے لیے بھی یہی حد ہے۔ رہے آزاد محسن زانی اور محسنة زانیہ، تو ان کے لیے رجم کی حد ہے، کوڑوں کی حد نہیں ہے۔“

7۔ تفسیر مدارک (علامہ نعیمی، م 686ھ)

((وَهَذَا حَكْمُ حَرٍ لَّيْسَ بِمُحْسِنٍ، إِذَا حَكَمَ الْمُحْسِنَ الرِّجْمَ.))

”یہ حکم اس آزاد زانی اور زانیہ کے لیے ہے جو غیر محسن یعنی کنوارے ہوں جبکہ محسن کے لیے رجم کا حکم ہے۔“

8۔ تفسیر خازن (علاء الدین بغدادی، م 725ھ)

((وَإِنْ كَانَ الزَّانِي مَحْصُناً فَعَلَيْهِ الرِّجْمُ.))

”اور اگر زانی شادی شدہ ہو تو اس کے لیے رجم کی سزا ہے۔“

9۔ تفسیر القرآن العظیم المعروف تفسیر ابن کثیر (حافظ ابن کثیر، م 774ھ)

((فَإِنْمَا إِذَا كَانَ بَكْرٌ لَمْ يَتَزَوَّجْ فَإِنْ حَدَّهُ مائةً جَلْدَةً كَمَا فِي الْآيَةِ

..... فَإِنْمَا إِذَا كَانَ مَحْصُناً وَهُوَ الَّذِي قَدْ وَطَى فِي نِكَاحٍ صَحِيحٍ

وَهُوَ بَالغٌ عَاقِلٌ فَإِنَّهُ يَرْجُمُ.))

”جب کوئی غیر شادی شدہ کنوار امر تکب زنا ہو تو آیت کے بحسب اس کی سزا سو کوڑے ہیں مگر جب کوئی شادی شدہ جس نے نکاح صحیح کے بعد مبادرت بھی کی ہو، مرتكب زنا ہوا اور وہ عاقل بالغ بھی ہو، تو اسے رجم کیا جائے گا۔“

10۔ انوار التنزیل۔ تفسیر بیضاوی (قاضی بیضاوی، م 791ھ)

((وَهُوَ حَكْمٌ يَخْتَصُّ بِمَنْ لِيْسَ بِمَحْصُنٍ لِمَا دَلَّ عَلَى أَنْ حَدَّا

لِمَحْصُنٍ هُوَ الرِّجْمُ.))

”اس آیت کا حکم اس زانی کے ساتھ خاص ہے جو شادی شدہ نہ ہو جبکہ یہ ثابت ہے کہ شادی شدہ زانی کی حد رجم ہے۔“

11۔ جامع القرآن فی تفسیر القرآن (شیخ محمد بن عبد الرحمن الشافعی، م 894ھ)

((فَاجْلِدُوهُ أَكُلَّ وَأَحِدٍ مِنْهُمَا مائةً جَلْدَةً ..... وَهَذَا مُطْلَقٌ مَحْمُولٌ عَلَى بَعْضٍ، هُوَ حَدٌّ بَالغٌ عَاقِلٌ مَاجْامِعٌ فِي نِكَاحٍ شَرِعيٍّ فَإِنْ حَكْمٌ مِنْ جَامِعٍ فِيهِ الرِّجْمُ بِالْحَادِيثِ الصَّحَاحِ.))

”اس آیت کا حکم بظاہر عام ہے لیکن اس پر قیود عائد ہیں جو یہ ہیں، حریت، عقل، بلوغ اور شرعی نکاح کے تحت عدم مبادرت، دوسرے قیود کے ساتھ مبادرت بھی شامل ہو تو پھر احادیث صحیح کی رو سے رجم کی سزا ہے۔“

12۔ تفسیر جالین (جلال الدین سیوطی، م 911ھ و جلال الدین مخلصی)

(( الزانیہ و الزانی )) ای غیر المحسن لرجمہما بالسنۃ۔))  
 ”(( الزانیہ و الزانی ))“ یعنی غیر محسن زانی اور غیر محسنہ زانیہ کیونکہ محسن  
 زانی اور محسنہ زانی کوست کی رو سے رجم کرنے کا حکم ہے۔“

13۔ تفسیرات احمدیہ (ملا احمد جیون، سن تالیف 1075ھ)

(( الحکم المذکور فی الأیة وہ الحج ائمہ هو لغير المحسن و  
 للمحسن الرجم .))

”اس آیت میں جو حکم مذکور ہوا ہے وہ کوڑوں کی سزا ہے جو صرف غیر محسن زانی  
 کے لیے ہے اور محسن زانی کے لیے رجم کی سزا ہے۔“

14۔ تفسیر مظہری (قاضی شاء اللہ پانی پتی، م 1225ھ)

(( اجمع علماء الامة علی ان الزانیہ و الزانی اذا کانا حرین  
 عاقلين بالغين غیر المحسنيں فحدھما ان یجدد کل واحد منهما  
 مائة جلدۃ بحکم هذه الأیة .))

”علمائے امت کا اس بات پر اجماع ہے کہ اس آیت کے حکم کی رو سے آزاد،  
 عاقل، بالغ اور غیر محسن زانی اور غیر محسنہ زانیہ دونوں کو سوسو کوڑے مارے  
 جائیں۔“

15۔ فتح القدری (امام شوکانی، م 1255ھ)

(( مائة جلدۃ )) هو حد الزانی الحد البالغ البکر و کذا لک  
 الزانیہ اما من کان محسناً من الاحرار فعليه الرجم بالسنۃ  
 المتواترة وباجماع اهل العلم .))

”اس آیت میں آزاد بالغ، کنوارے زانی اور کنواری زانیہ کی حد بیان کی گئی  
 ہے، مگر آزاد محسن زانی اور آزاد محسنہ زانیہ کوست متواترہ اور اجماع اہل علم کے  
 مطابق رجم کرنے کا حکم ہے۔“

16۔ روح العانی (علامہ محمود آلوی، م 1210ھ)

((.... وقد اجمع الصحابة رضى الله تعالى عنهم ومن تقدم من السلف وعلماء الامة وائمه المسلمين على ان المحسن يرجم بالحجارة حتى يموت، وانكار الخوارج ذاللث باطل لأنهم ان انكروا احدة اجماع الصحابة رضى الله تعالى عنهم فجهل مركب. وان انكروا وقوعه من رسول الله صلى الله عليه وسلم لانكارهم حجية خبر الواحد فهو بعد بطلانه بالدليل ليس ما نحن فيه لان ثبوت الرجم منه عليه الصلاة والسلام متواتر المعنى.))

”اس امر پر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین، علمائے سلف وخلف اور ائمۃ اسلام کا اجماع ہے کہ شادی شدہ زانی اور زانیہ کو رجم کر کے بلاک کیا جائے گا، اس بارے میں خوارج کا اختلاف باطل ہے کیونکہ اگر وہ اجماع صحابہؓ کی جیت کا انکار کرتے ہیں تو یہ جہل مركب ہے اگر وہ محسن خیر واحد کی جیت سے انکار کر کے رسول اللہ ﷺ سے اس حکم کے ثبوت کا انکار کرتے ہیں تو اس ..... بات کے باطل ہونے کے لیے یہ دلیل کافی ہے کہ رجم متواتر المعنی احادیث سے ثابت ہے۔“

17۔ تفسیر مواہب الرحمن (سید امیر علی، م 1337ھ)

”اگر یہ کہا جائے کہ آیت میں زانیہ اور زانی بے شبه عموم پر ہیں خواہ محسن ہوں یا غیر محسن ہوں تو تم نے کیوں اس پر عمل نہ کیا؟ جواب یہ ہے کہ عموم سے تخصیص واقع ہوئی ہے یعنی زانیہ باندی وزانی غلام کے واسطے سودرے کا حکم نہیں بدیں قطعی قولہ تعالیٰ:

﴿فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْسِنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ ۚ﴾

”تو ان (لوڈیوں) پر ”محسنات“ کی سزا کا نصف ہے۔“

پس جب عموم نہیں رہا تو ہم نے معلوم کیا بذریعہ مشہور حدیث رجم و اجماع کے کہ زانیہ غیر محسنة کا حکم درے ہیں اور محسنة کا حکم رجم ہے۔

18۔ تفسیر مراغی (احمد مصطفیٰ مراغی، م 1365ھ)

((ان کان الزانیان محسنین و استو فی الشروط الاتیه و هی ان يکون بالغین عاقلین حریمن مسلمین متزوجین بعقد نکاح

صحیح، وجب رجمهما : ای رمیهما بالحجارة حتی یموتا . ))

”لیکن اگر زانی محسن ہو اور زانیہ محسنة ہو اور ان میں درج ذیل شرائط بھی پائی جائیں یعنی بلوغ، عقل، حریت، اسلام، نکاح صحیح کی زوجیت تو پھر ان دونوں کے لیے رجم یعنی پھر مار کر ہلاک کرنے کی سزا ہے۔“

19۔ فی ظلال القرآن (سید قطب، م 1385ھ)

((والجلد هو حد البكر من الرجال والنساء وهو الذى لم يحصل بالزواج ويرفع عليه متى كان مسلما بالغا عاقلا حرا . فاما المحسن وهو من سبق له الوطى فى نكاح صحيح ومسلم حر بالغ فحدده الرجم وقد ثبت الرجم بالسنة وثبت الجلد بالقرآن ولما كان النص القرائى مجتملا و عاما ، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد رجم الزانين المحسنين ، فقد تبين من هذا أن الجلد خاص لغير المحسنين . ))

”کوڑوں کی یہ سزا اس کتوارے مرد اور کنوواری عورت کے لیے ہے جن میں نکاح کی حالت احسان نہ پائی جاتی ہو۔ اور پھر وہ مسلمان ”بالغ عاقل اور آزاد رہتے ہوئے زنا کا ارتکاب کریں مگر جو محسن زانی اور محسنة زانیہ ہو اور وہ مباشرت بھی کر چکے ہوں تو ان کے لیے رجم کی سزا مقرر ہے۔ حد رجم سنت سے ثابت ہے

اور کوڑوں کی حقد قرآن سے ثابت ہے اور جبکہ قرآن کی نص بجمل اور عام نویت کی تھی اور رسول اللہ ﷺ نے محسن اور محسنة زانیوں کو چونکہ رجم کی سزا دی تو اس سے ظاہر ہوا کہ کوڑوں کی سرا صرف غیر محسن زانیوں کے لیے ہے۔“

20۔ تفہیم القرآن (ابوالاعلیٰ مودودی، م 1399ھ)

یہ امر کہ زن بعد احسان کی سزا کیا ہے قرآن مجید نہیں بتاتا بلکہ اس کا علم ہمیں حدیث سے حاصل ہوتا ہے۔ بکثرت روایات سے ثابت ہے کہ نبی ﷺ نے نہ صرف قول اس کی سزا رجم (سنگاری) بیان فرمائی ہے بلکہ عملاً آپ نے متعدد مقامات میں یہی سزا نافذ بھی کی ہے۔ پھر آپ کے بعد چاروں خلفائے راشدین نے اپنے اپنے دور میں یہی سزا نافذ کی اور اس کے قانونی سزا ہونے کا بار بار اعلان کیا۔ صحابہ کرام اور تابعین تک یہ مسئلہ بالکل متفق علیہ تھا۔ کسی ایک شخص کا بھی کوئی قول ایسا موجود نہیں ہے جس سے یہ نتیجہ نکالا جاسکے کہ قرن اول میں کسی کو اس کے ایک ثابت شدہ حکم شرعی ہونے میں کوئی شک تھا۔ اس کے بعد تمام زمانوں اور ملکوں کے فقہاء اسلام اس بات پر متفق رہے ہیں کہ یہ ایک سنت ثابت ہے کیونکہ اس کی صحت کے اتنے متواتر اور قوی ثبوت موجود ہیں جن کے ہوتے ہوئے کوئی صاحب علم اس سے انکار نہیں کر سکتا۔ امت کی پوری تاریخ میں بجز خوارج اور بعض معتزلہ کے کسی نے بھی اس سے انکار نہیں کیا ہے اور ان کے انکار کی بنیاد یہ نہیں تھی کہ نبی ﷺ سے اس حکم کے ثبوت میں وہ کسی کمزوری کی نشان وہی کر سکے ہوں بلکہ وہ اسے قرآن کے خلاف قرار دیتے تھے۔ حالانکہ یہ ان کے اپنے فہم قرآن کا قصور تھا۔ وہ کہتے تھے قرآن ﴿الْزَانِيُّ وَالْزَانِي﴾ کے مطلق الفاظ استعمال کر کے اس کی سزا سوسوکوڑے بیان کرتا ہے لہذا قرآن کی رو سے ہر قسم کے زانی کی سزا بھی ہے اور اس سے زانی محسن کو الگ کر کے اس کی کوئی اور سزا تجویز کرنا قانونی خداوندی کی خلاف درزی ہے۔ مگر انہوں نے یہ نہیں سوچا کہ قرآن کے الفاظ جو قانونی وزن رکھتے ہیں، وہی قانونی وزن ان کی اس تصریح کا بھی ہے جو نبی ﷺ نے کی ہو بشرطیکہ وہ آپ ﷺ سے ثابت ہو۔“

ان حوالوں کی روشنی میں یہ بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ امت کے تمام معتمد علیہ مفسرین کی یہ متفقہ رائے ہے کہ آیت جلد کے حکم کا اطلاق صرف غیر شادی شدہ آزاد مردوں اور عورتوں کے ارتکاب زنا پر ہوتا ہے اور اس حکم میں شادی شدہ زانی مرد اور عورتیں شامل نہیں ہیں بلکہ ان کا معاملہ الگ نوعیت رکھتا ہے اور ان کے لیے رجم کی سزا مقرر ہے۔

### قرآن حکیم اور قتل نفس:

یہ ایک مسلمہ امر ہے کہ قرآن مجید اصول و کلیات کی کتاب ہے اور اس میں بیشتر احکام ایسے ہیں جو محمل طور پر بیان ہوئے ہیں اور ان کی تفصیل قرآن مجید میں موجود نہیں ہے۔ ایسے محمل احکام کی تفصیل معلوم کرنے کے لیے ہمیں سنت رسول اللہ ﷺ کی طرف رجوع کرنا پڑتا ہے۔ تاکہ قرآن کے کسی اجمالی حکم کی تفصیلی صورت سامنے آئے اور اس پر عمل کرنا ممکن اور آسان ہو جائے۔

اس کی ایک مثال نماز ہے۔ وہ نماز جو اسلام کا بنیادی رکن اور عماد الدین ہے، جو ایک مسلمان اور کافر کے درمیان عملی سرحد ہے، جس کا ادا کرنا سفر و حضرتی کے میں میدان جنگ میں بھی ضروری ہے۔ لیکن سب جانتے ہیں کہ قرآن مجید نے ﴿أَقِيمُوا الصَّلَاة﴾ (نماز قائم کرو) کا صرف محمل حکم دیا ہے اور اس کے پانچ اوقات کا تعین، اس کی رکعتات کی تعداد اور اس کی عملی ہیئت، ان میں سے کوئی بھی قرآن میں مذکور نہیں ہوئی ہے۔ یہ ساری تفصیلات ہمیں سنت کے ذریعے ملتی ہیں۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ اگر سنت نے نماز پڑھنے کی تفصیل نہ بیان کی ہوتی تو کوئی شخص بھی قرآن کی مطلوبہ نماز ادا نہ کر سکتا۔

اس طرح قرآن مجید نے زکوٰۃ ادا کرنے کا حکم دیا ہے جو نماز کے بعد دوسرا اہم ترین رکن دین ہے؟ زکوٰۃ کب اور کتنی ادا کی جائے؟ یہ ساری تفصیل ہمیں سنت مبارکہ میں ملتی ہے جس کے بعد زکوٰۃ کے قرآنی حکم پر عمل کرنے کی صورت سامنے آتی ہے۔

اسی طرح قرآن مجید کا ارشاد ہے کہ:

﴿وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ﴾ ۵۰

(الانعام: 151)

”اور کسی جان کو نا حق قتل نہ کرو جس کا قتل کیا جانا اللہ نے حرام ٹھہرایا ہے۔“  
مذکورہ بالا آیت میں اہل ایمان کو یہ حکم دیا جا رہا ہے کہ وہ کسی جان کو نا حق قتل نہ  
کریں۔ البتہ اگر کوئی جان **إِلَّا بِالْحَقِّ** کے تحت مباح الدم ہو جائے تو اسے قتل کر سکتے ہیں۔

### إِلَّا بِالْحَقِّ کی وضاحت:

حدیث کی رو سے کسی مسلمان کا خون اس وقت مباح ہو جاتا ہے جب وہ:  
 1۔ کسی شخص کو قتل کر دے۔  
 2۔ شادی شدہ ہو اور پھر ارتکاب زنا کرے۔  
 3۔ دین اسلام کو چھوڑ کر مرتد ہو جائے۔

اس حدیث کو امام بخاری نے حضرت عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ کی روایت سے صحیح بخاری  
(کتاب الدیات) میں بیان کیا ہے اور سنن ابی داؤد میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اور ابو امامہ بن  
ہل عثمان کی روایات میں بھی یہ حدیث موجود ہے۔

اب ہم سورہ انعام کی اس آیت کے لئے **﴿إِلَّا بِالْحَقِّ﴾** کے بارے میں مفسرین  
کرام کی آراء درج کریں گے۔  
 1۔ تنویر المقباس من تفسیر ابن عباس رضی اللہ عنہا۔

(( ﴿إِلَّا بِالْحَقِّ﴾ بالعدل یعنی بالقود و الرجم والارتداد))

(( ﴿إِلَّا بِالْحَقِّ﴾ کے معنی ہیں عدل و انصاف کی رو سے، یعنی قصاص رجم اور  
اتداد کی صورتوں میں کسی جان کو قتل کیا جاسکتا ہے۔“

2۔ تفسیر طبری۔

(( ﴿إِلَّا بِالْحَقِّ﴾ یعنی اباح قتلها به، من ان تقتل نفسا، فقتل

قوادابها، او تزنى و هي محصنة، فترجم او ترتد عن دينها الحق  
فقتل، فذاك الحق الذي أباح الله جل ثناء و قتل النفس التي  
حرم على المؤمنين قتلها به۔))

”یعنی وہ صورت جس میں کوئی جان مباح الدم قرار پاتی ہے یہ ہے کہ کوئی جان  
دوسری جان کو قتل کر دے اور پھر قصاص کے طور پر قتل کی جائے۔ یا وہ شادی شدہ  
ہونے کے بعد زنا کی مرتكب ہو اور پھر اسے رجم کر دیا جائے، یا وہ وہیں حق سے  
مرتد ہو جائے اور پھر مارڈا لی جائے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمودہ یہی وہ ”حق“ ہے جس  
کے تحت مسلمانوں کے لیے کسی جان کو قتل کرنا مباح ٹھہرتا ہے۔“

3۔ معالم الشریل (امام بغوی، متوفی 516ھ)

((اَلَا بِالْحَقِّ) الا بما ابيح قتله من ردة او قصاص او زنا  
وجب الرجم۔))

”الا بالحق سے مراد وہ حق شرعی ہے جس کے تحت کسی شخص کو قتل کیا جاسکتا ہے جیسے  
ارتداد، قصاص اور وہ زنا جس پر حد رجم ہے۔“

4۔ تفسیر کشاف۔

((اَلَا بِالْحَقِّ..... کالقصاص والقتل على الردة والرجم۔))  
”قصاص، مرتدین کا قتل اور رجم سب الباخت حکم میں داخل ہیں۔“

5۔ تفسیر کبیر۔

((اَلَا بِالْحَقِّ..... ای قتل النفس المحرمه قد یکون حقال مجرم  
یصدر منها، والحديث أيضاً موافق له وهو قوله عليه السلام ”لا  
یحل دم امری مسلم الا باحدی ثلاث: کفر بعد ایمان، وزنا بعد  
احسان وقتل نفس بغير نفس“ والقرآن دل على سب الرابع  
وهو قوله تعالیٰ: ((إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ

وَرَسُولُهُ وَيَسْعُونَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يَقْتَلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا ﴿١٠﴾ .....))  
 ”یعنی کسی جان محترم کو اس کے جرم کی وجہ سے قتل کر دینا واجب بھی ہو جاتا ہے  
 اور قرآن کے اس حکم کے موافق وہ حدیث ہے جس میں حضور ﷺ نے فرمایا:  
 ”مسلمان کا خون بغیر تم ن صورتوں کے حلال نہیں۔

- ۱۔ اگر وہ ایمان لانے کے بعد کفر اختیار کرے یعنی مرتد ہو جائے۔
- ۲۔ اگر وہ شادی ہو جانے کے بعد زنا کا ارتکاب کرے۔
- ۳۔ اگر وہ کسی کو ناحق قتل کرے۔“

اور قرآن نے چوتھا سبب یہ بتایا ہے جو اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”جو لوگ اللہ اور  
 اس کے رسول سے لاثتے ہیں اور ملک میں فساد پھیلانے میں سرگرم عمل ہیں ان  
 کی سزا بس یہ ہے کہ وہ ہمیں پھن کر قتل کر دیئے جائیں یا سولی پر لٹکائے جائیں۔“  
 ۶۔ تفسیر قرطبی۔

((إِلَّا بِالْحَقِّ ..... الَّذِي يُوجَبُ قُتْلَهَا ..... وَقَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ”لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِي مُسْلِمٌ إِلَّا بِحَدِّ ثَلَاثَةِ الشَّيْبِ الزَّانِي وَالنَّفْسِ بِالنَّفْسِ وَالنَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ.“))

”الا بالحق یعنی جس کے تحت کوئی جان واجب القتل ہو جاتی ہے  
 آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”کسی مسلمان کا خون مباح نہیں سوائے اس کے کہ  
 تم ن صورتوں میں سے کوئی ایک صورت ہو۔ یہ کہ: (1) وہ شادی شدہ ہو اور پھر  
 مرتکب زنا ہو۔ (2) یہ کہ وہ قاتل ہو۔ (3) یہ کہ وہ دین کو چھوڑ کر جماعت  
 مسلمین سے الگ ہو جائے۔“

7۔ مجمع البیان فی تفسیر القرآن (شیخ ابو علی طبری)

((الْحَقُّ الَّذِي يَسْتَبَحُ قُتْلُ النَّفْسِ الْمُحْرَمٍ قُتْلَهَا ثَلَاثَةُ أَشْيَاءٍ:  
 الْقُوْدُ وَالْزَّنَا بَعْدَ احْسَانٍ وَالْكُفْرُ بَعْدَ اِيمَانٍ.))



(( فقد جاء في الصحيحين عن ابن مسعود رضي الله عنه قال قال رسول الله صلي الله عليه وسلم: " لا يحل دم امرئ مسلم يشهد ان لا إله الا الله واني رسول الله الا باحدى ثلاث، الشيب الزانى والنفس بالنفس والتارك لدينه المفارق للجماعه . ))

" صحیحین میں یعنی بخاری و مسلم میں حضرت (عبداللہ) ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: " کسی مسلمان کا خون حلال نہیں اس حال میں کہ وہ یہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا برحق رسول ہوں۔ سوائے تین حالتوں کے (جن میں اس کا خون مباح ہو جاتا ہے) ..... (1) جبکہ وہ زانی محسن ہو۔ (2) جبکہ اس پر قصاص واجب ہو۔ (3) جب وہ دین اسلام کو چھوڑ کر جماعتِ مسلمین سے الگ ہو جائے۔ "

(( وعن امير المؤمنين عثمان بن عفان رضي الله عنه انه، قال وهو محصور: سمعت رسول الله صلي الله عليه وسلم يقول: "رجل كفر بعد اسلامه، او زنى بعد احسانه، او قتل نفسا بغیر نفس". فوالله ما زنيت في جاهلية الاسلام ولا تمنيت أن لي بدینی بدلا منه بعد اذ هداني الله، ولا قلت نفسا، فلم تقتلوني؟ رواه الإمام احمد والترمذى والنسائى وابن ماجه وقال الترمذى وهذا حديث حسن . ))

" امير المؤمنین حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ انہوں نے جب وہ شمنوں کے زخمی میں تھے، کہا: " میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ " کسی مسلمان کا خون حلال نہیں بغیر تین صورتوں کے اول یہ کہ وہ اسلام لانے کے بعد کفر اختیار کرے، دوم یہ کہ وہ شادی کے بعد زنا کا ارتکاب کرے سوم یہ کہ وہ کسی کو ناحن قتل کرڈا لے۔ " خدا کی قسم! میں نہ تو جاہیت میں کسی زنا

کا مرتكب ہوا اور نہ اسلام لانے کے بعد اور میں نے کبھی اپنادین بدلتے کا ارادہ نہیں کیا جب سے مجھے اللہ نے ہدایت بخشی اور نہ ہی میں نے کسی کو قتل کیا ہے پھر مجھے کس بنا پر قتل کرنا چاہتے ہو؟ اس روایت کو امام احمد، ترمذی نسائی اور ابن ماجہ نے نقل کیا ہے اور امام ترمذی نے کہا ہے کہ یہ حدیث حسن ہے۔“

11- تفسیر بیضاوی

((اَلَا بِالْحَقِّ..... کالقُود و قتل المرتد و رجم المحسن.))  
”قاتل سے قصاص لینا، مرتد کو قتل کرنا اور شادی شدہ زانی کو رجم کرنا ((اَلَا بِالْحَقِّ)) کے تحت داخل ہے۔“

12- تفسیر جلالین

((اَلَا بِالْحَقِّ..... کالقُود و حد لردة و رجم المحسن.))  
”قصاص، حد امرداد اور زانی حسن پر حد رجم الابالحق میں شامل ہیں۔“

13- تفسیر مظہری

((اَيْ بِحَقٍ يَبِعَ قَتْلَهُ مِنْ رَدَةٍ اَوْ قَصَاصٍ اَوْ زَنَاء بَعْدَ احْصَانٍ اَوْ نَفْضِ عَهْدٍ اَوْ بَغْيٍ اَوْ قَطْعِ طَرِيقٍ.))

”یعنی وہ حق شرعی جس کے سبب سے کسی شخص کا قتل مباح ہو جاتا ہے وہ امرداد ہے، یا قصاص ہے یا شادی کے بعد زنا کا ارتکاب ہے یا اسلامی حکومت سے غیر مسلم کی عہد شکنی ہے یا بغاوت ہے یا رہنمی ہے۔“

14- تفسیر فتح القدير

((وَمِنْ الْحَقِّ قَتْلُهَا قَصَاصًا وَ قَتْلُهَا بِسَبَبِ زَنَاء الْمَحْسِنِ، وَ قَتْلُهَا بِسَبَبِ الرَّدَةِ وَنَحْوِ ذَلِكَ مِنِ الْأَسْبَابِ الَّتِي وَرَدَ الشَّرْعُ بِهَا.))  
”اور وہ ”حق“ یہ ہے: کسی کو قصاص میں قتل کرنا، کسی شادی شدہ کو زنا کے جرم میں قتل کرنا، کسی کے مرتد ہو جانے پر اسے قتل کرنا اور اسی قبیل کے وہ اسباب قتل

جو شریعت میں وارد ہوئے ہیں۔“

15۔ تفسیر روح المعانی

((وَ ﴿بِالْحَقِّ﴾ الَّذِي هُوَ أَمْرُ الشَّرِيعَةِ بِقَتْلِهَا وَذَلِكَ كَمَا رُوِيَ فِي الْخُبُرِ بِالْكُفْرِ بَعْدِ الْإِيمَانِ وَالزِّنَا بَعْدِ الْاحْصَانِ وَقَتْلِ النَّفْسِ الْمَعْصُومَةِ.))

”اور ”الحق“ سے مراد وہ صورتیں ہیں جن کے تحت قتل نفس واجب ہے جیسا کہ حدیث میں ہے کہ ارتداد سے، شادی کے بعد زنا کا ارتکاب کرنے سے، اور کسی بے گناہ جان کو قتل کرنے سے کسی شخص کا خون مباح ہو جاتا ہے۔“

16۔ تفسیر مراغی

((وَقُولُهُ ﴿إِلَّا بِالْحَقِّ﴾) إِيمَاءُ إِلَى أَنْ قَتْلَ النَّفْسِ قَدْ يَكُونُ لِجُرمٍ يَصْدُرُ مِنْهَا كَمَا جَاءَ فِي الْحَدِيثِ: ”لَا يَحِلُّ دَمُ امْرَأٍ مُسْلِمٍ إِلَّا مَسْوُرٌ ثَلَاثَةً: كُفْرٌ بَعْدِ إِيمَانٍ، وَزِنَا بَعْدِ احْصَانٍ وَقَتْلٌ نَفْسٍ بِغَيْرِ حَقِّ.))

”((إِلَّا بِالْحَقِّ)) کا اشارہ اس بات کی طرف ہے کہ کسی جرم کے صادر ہونے کے بعد اس مجرم جان کو قتل کیا جاسکتا ہے جیسا کہ حدیث میں آیا ہے کہ ”کسی مسلمان کا خون بغیر تین صورتوں کے مباح نہیں ہے یہ کہ وہ ایمان لانے کے بعد کافر یعنی مرتد ہو جائے۔ یہ کہ وہ شادی شدہ ہو اور پھر مرتكب زنا ہو، یہ کہ وہ کسی اور جان کو ناخن قتل کر دے۔“

((وَالْخَلاصَةُ، إِنْ قَتْلَهَا بِالْحَقِّ هُوَ أَمْرُ الشَّارِعِ بِاِبَاحةِ قَتْلِهَا كَقَتْلِ الْقَاتِلِ عَمَدًا أَوْ قَتْلِ الزَّانِي الْمُحْصَنِ.))

”خلاصہ کلام یہ ہے کہ کسی شخص کو حق شرعی کے تحقیق مباح الدم قرار دینے کے بعد قتل کر دینا شارع علیہ السلام کا حکم ہے جیسے قاتل کو قتل کرنا یا شادی شدہ زانی کو

قتل کر دینا۔"

17- تفسیر کاشف

((الأصل في قتل النفس التحرير، ولا يحل الا بسب موجب، وهو واحد من أربعة: نصت السنة النبوية على ثلاثة منها، وهي قوله (ص) لا يحل دم امرئ مسلم الا باحدى ثلاث: كفر بعد ايمان، وزنا بعد احسان وقتل نفس بغير حق." ونص الكتاب على السبب الرابع في الآية 33 من سورة المائدۃ:

**﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا أَنْ يُقْتَلُوا أَوْ يُصْلَبُوا﴾**

"کسی جان کے قتل کے بارے میں اصل چیز حرمت ہے اور کسی شرعی عذر کے بغیر قتل نفس جائز نہیں ہے۔ شرعی اسباب چار ہیں جن میں سے تین اسباب کے بارے میں سنت کی نص موجود ہے۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا ہے کسی مسلمان کا خون سوائے تین حالتوں کے مباح نہیں ہے: (1) یہ کہ وہ مرتد ہو جائے۔ (2) یہ کہ وہ شادی شدہ ہو اور پھر زنا کا مرتكب ہو۔ (3) یہ کہ وہ کسی کو ناحق قتل کر دے۔" اور قرآن میں سورہ مائدہ کی آیت 33 کے اندر چوتھی حالت یہ بیان ہوتی ہے کہ "ج لوگ اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کرتے ہیں اور ملک میں فساد پھاتے ہیں ان کی سزا تو یہ ہے کہ وہ جن کر قتل کے جائیں یا سولی پر لکا دیئے جائیں۔"

18- تفسیر فی غلال القرآن (سید قطب)

((والحق الذي تؤخذ به النفس بينه الله في شريعته ولم يتمثله للتقدير والتتأويل: فهو القصاص ..... وهو القتل في ردة عن الاسلام ..... وهو القتل لحد في زنا المحسن ..... وهو القتل

للافساد فی الارض، والخروج بالفوة لتفیدا لنص هذه الحالة  
 ﴿إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ  
 فَمَاذَا أُنْ يُقْتَلُوا أَوْ يُسْمَّى لَبِّيًّا أَوْ تُقْطَعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ  
 خِلَافٍ﴾.....)

”اور وہ“ حق ” جس کے تحت کسی کی جان لی جاسکتی ہے، اللہ تعالیٰ نے اپنی شریعت میں بیان فرمادیا ہے اور اسے لوگوں کی رائے یا قیاس پر نہیں چھوڑا ہے اور وہ قصاص ہے..... اور وہ ارتداد ہے..... اور وہ شادی شدہ زانی کی حد ہے..... اور وہ فساد فی الارض ہے اور وہ بغاوت ہے۔ قرآن کی اس نص کے مطابق کہ ”جو لوگ اللہ اور اس کے رسول سے جنگ کرتے ہیں ان کی سزا تو یہ ہے کہ وہ ذہونہ کر قتل کر دیئے جائیں یا سولی پر لٹکا دیئے جائیں یا ان کے ہاتھ پاؤں اللہ ترتیب سے کاٹ دالے جائیں۔“

19۔ معارف القرآن (مفتي محمد شفيع مرحوم 11 شوال 1396ھ)

”یعنی جس شخص کا خون اللہ نے حرام کر دیا ہے اس کو قتل مت کرو، ہاں مگر حق پر۔“ اور اس حق کی تفصیل رسول اللہ ﷺ نے ایک حدیث میں بیان فرمائی ہے جو برداشت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ عباری مسلم نے نقل کی ہے وہ یہ کہ آپ نے فرمایا کہ کسی مسلمان کا خون حلال نہیں مگر تین چیزوں سے۔ ایک یہ کہ وہ شادی شدہ ہونے کے باوجود بدکاری میں بتلا ہو جائے، دوسرا یہ کہ اس نے کسی کو ناقل قتل کر دیا ہو، اس کے قصاص میں مارا جائے، تیسرا یہ کہ اپنا دین حق چھوڑ کر مرتد ہو گیا ہو۔

حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ جس وقت باغیوں کے زخمے میں محصور تھے اور لوگ ان کو قتل کرنا چاہتے تھے اس وقت بھی حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے لوگوں کو یہ حدیث سنائی کہا کہ محمد اللہ میں ان تینوں چیزوں سے..... بری ہوں۔ میں نے زمانہ اسلام

میں تو کیا زمانہ جالمیت میں بھی کبھی بدکاری نہیں کی، اور نہ میں نے کسی کو قتل کیا اور نہ کبھی میرے دل میں یہ وسوسة آیا کہ میں اپنے دین اسلام کو چھوڑ دوں، پھر تم مجھے کس بنا پر قتل کرتے ہو۔“

(معارف القرآن جلد 3، صفحہ 486)

### سنۃ اور سزاۓ رجم:

اب ہم تفصیل کے ساتھ ان تمام احادیث صحیح کا استقصاء کریں گے جن سے واضح طور پر یہ ثابت ہوتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے شادی شدہ آزاد ائمتوں پر کوڑوں کی بجائے رجم کی سزا انداز کی۔ اس مسئلے میں ہم پہلے قولی رسول اور اس کے بعد فعلی رسول بیان کرتے ہیں:

( قول رسول اللہ ﷺ )

1 - ((عن عائشة رضي الله عنها، قالت قال رسول الله ﷺ: "لا يحل دم امرئ مسلم يشهد ان لا الله الا الله وان محمد رسول الله، الا باحدى ثلاث: رجل ذنى بعد احسان فانه يرجمن ورجل خرج محارباً بالله ورسوله فانه يقتل او يصلب او ينفي من الارض، او يقتل نفساً فيقتل بها. ))

(ابوداؤد، کتاب الحدود)

"حضرت عائشہ رضیتھا سے روایت ہے وہ فرماتی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: "کسی مسلمان کا خون مباح نہیں اور یہ کہ محمد اللہ کے رسول ہیں مگر تین صورتوں میں اس کا خون مباح ہو جاتا ہے۔ پہلی صورت یہ ہے کہ وہ شادی کے بعد زنا کا ارتکاب کرے، اس جرم پر اسے سنگار کیا جائے گا۔ دوسری صورت یہ ہے کہ وہ اللہ اور اس کے رسول سے بغاوت کرے تو (تو اس جرم کی پاداش میں) اسے قتل کیا جائے گا اسے پھانسی دی جائے گی یا اسے جلاوطن کر دیا جائے

گا۔ تیری صورت یہ ہے کہ وہ کسی اور کو قتل کر دے تو اس پر اسے بھی (قصاص کے طور پر) قتل کر دیا جائے گا۔“

2- ((عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ لَا يَحِلُّ دَمُ امْرَى مُسْلِمٍ يَشَهِّدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَإِنِّي رَسُولُ اللَّهِ، إِلَّا بِأَحَدِي ثَلَاثَةِ النُّفُسِ بِالنَّفُوسِ وَالثَّيْبِ الزَّانِيِّ، وَالْمَارِقِ مِنَ الدِّينِ التَّارِكِ الْجَمَاعَةِ)).

(محدث بن حارثی، کتاب الدینات)

”حضرت عبد اللہ (ابن مسعود) سے روایت ہے وہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”کسی مسلمان کا خون مباح نہیں جب کہ وہ یہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ کے سوا کوئی معہود نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں مگر تم حالتوں میں اس کا خون مباح ہو گا۔ پہلی یہ کہ قصاص کی حالت میں دوسرا یہ کہ شادی شدہ زانی ہونے کی صورت میں اور تیسرا یہ کہ دین کو چھوڑے اور جماعت مسلمین سے الگ ہونے کی شکل میں۔“

3- ((عَنْ أَبِي إِمَامَةَ بْنِ سَهْلٍ: قَالَ: كَانَ مَعَ عُثْمَانَ وَهُوَ مَعَ عُثْمَانَ وَهُوَ مَحْصُورٌ فِي الدَّارِ، وَكَانَ فِي الدَّارِ مَدْخُلٌ مِنْ دَخْلِهِ سَمِعَ كَلَامَ مِنْ عَلَى الْبَلَاطِ فَدَخَلَهُ عُثْمَانٌ، فَخَرَجَ إِلَيْنَا وَهُوَ مُتَغَيِّرٌ لَوْنَهُ فَقَالَ: إِنَّهُمْ لَيَعْوِدُنَّنِي بِالْقَتْلِ أَنْفَاقَالَ: قَلَنا يَكْفِيكُمُ اللَّهُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ ..... قَالَ وَلَمْ يَقْتُلُنَّنِي؟))

((سمعت رسول الله ﷺ يقول: ”لا يحل دم امرئ مسلم الا باحدى ثلاث: كفر بعد اسلام او زنا بعد احسان، او قتل نفس بغير نفس، فوالله ما زنيت في جاهلية ولا في اسلام قط، ولا احببت ان لى بدینی بدلًا مُنذ هداني الله ولا قلت نفساً فِيمَ

یقتلونتی؟))

(عن ابی داؤد، کتاب الدیات)

”حضرت ابو امامہ بن سہل کہتے ہیں کہ میں اور دوسرے لوگ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے پاس موجود تھے جب وہ اپنے گھر میں محصور تھے اور اس گھر کا ایک راستہ تھا جس کے اندر کھڑا آدمی مقام بلاط پر کھڑے لوگوں کی بات آسانی سے سکتا تھا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ وہاں تشریف لائے، ان کے پیروے کا رنگ متغیر تھا، وہ باہر نکلے اور فرمایا: ”ابھی یہ لوگ مجھے قتل کر دینے کی دھمکی دے رہے تھے۔“ ہم نے عرض کیا: ”اے امیر المؤمنین! ان کے مقابل میں اللہ تعالیٰ آپ کے لیے کافی ہے۔“ فرمایا: ”یہ لوگ کیوں پیرے قتل کے درپے ہیں۔“

”میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے سنا ہے کہ ”کسی مسلمان کا خون حلال نہیں سوائے اس کے کہ تمیں صورتوں میں سے کوئی ایک صورت واقع ہو، وہ اسلام لانے کے بعد کفر اختیار کر لے یا شادی کے بعد زنا کا ارتکاب کرے، یا کسی کو نا حق قتل کر دے۔ خدا کی قسم! میں نہ تو جاہلیت میں زنا کا مرتكب ہوا اور نہ اسلام لانے کے بعد دوسرے یہ کہ میں نے اپنادین بدلا بھی پسند نہیں کیا جب سے مجھے اللہ نے ہدایت کی توفیق دی ہے۔“ شیرے یہ کہ میں نے کسی کو نا حق قتل بھی نہیں کیا، پھر یہ لوگ مجھے کس بنا پر قتل کرنا چاہتے ہیں؟“

ان تینوں قولی احادیث کی روشنی میں یہ بات بالکل واضح ہو جاتی ہے کہ از روئے سنت شادی شدہ کے لیے کوڑوں کی بجائے قتل بصورت رجم کی سزا مقرر ہے۔  
ب) قتل رسول اللہ ﷺ!

4- ((عن ابى هریرة رضي الله عنه قال انى رجل رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو فى المسجد فناداه فقال يا رسول الله ! انى زنيت، فاعرض عنه حتى ردد عليه اربع مرات، فلما شهد على نفسه اربع شهادات.

دعاہ النبی ﷺ فقال: ”أبک جنون؟“ قال: ”لا“ قال: ”فهل احصنت؟“ قال: ”نعم“ فقال النبی ﷺ: ”اذهبا به فارجموه۔“ (فارجموه۔))

(صحیح بخاری)

”حضرت ابو ہریرۃ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک آدمی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ حضور ﷺ اس وقت مسجد میں تشریف فرماتھے۔ اس آدمی نے آپ ﷺ کو آواز دی اور کہا: ”اے اللہ کے رسول! میں نے زنا کا ارتکاب کیا ہے۔“ آپ ﷺ نے اس کی طرف کوئی توجہ نہ فرمائی۔ اس آدمی نے آپ کو چار مرتبہ متوجہ کرنے کی کوشش کی۔ پھر جس وقت اس نے چار دفعہ قسم کھا کر اپنے جرم کا اقرار کر لیا تو نبی ﷺ نے اسے بلا کر پوچھا: ”کیا تو پاگل ہے؟ وہ بولا: ”نہیں۔“ آپ نے پوچھا: ”کیا تو شادی شدہ ہے؟ جواب ملا ”جی ہاں۔“ اس کے بعد نبی ﷺ نے حکم دیا ”لوگو! اسے لے جا کر سنگسار کر دو۔“

5- ((عن جابر بن عبد الله الانصاری أن رجلاً من اسلام أتى رسول الله ﷺ فحدثه انه قد زنى، فشهد على نفسه اربع شهادات، فامر به رسول الله ﷺ فرجم و كان قد أحصن)).

(صحیح بخاری، حدیث: 6814)

”حضرت جابر بن عبد الله انصاری رضی اللہ عنہ کی روایت ہے کہ قبلیہ اسلم کا ایک شخص رسول اللہ ﷺ کے پاس حاضر ہوا اور کہنے لگا کہ اس نے زنا کا ارتکاب کیا ہے۔ پھر اس نے چار دفعہ قسم کھاتے ہوئے اپنے جرم کا اعتراف کیا۔ اس پر رسول اللہ ﷺ نے اسے رجم کئے جانے کا حکم دیا اور پھر اسے رجم کیا گیا اور وہ شخص شادی شدہ تھا۔“

6- ((عن ابی هریرة انه قال اتى رجل من المسلمين رسول الله ﷺ

وهو في المسجد فناداه فقال يا رسول الله! انى زنيت فاعرض  
عنه ففتحي تلقاء وجهه، فقال له يا رسول الله! انى زنيت فاعرض  
عنه حتى ثنى ذلك عليه اربع مرات فلما شهد على نفسه اربع  
شهادات دعاه رسول الله ﷺ فقال: أبلث جنون؟ قال: "لا"  
قال: فهل أحصنت؟ قال: نعم، فقال رسول الله ﷺ: إذهبوا به  
فارجموه۔))

(صحیح مسلم، حدیث: 4420)

"حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک مسلمان رسول اللہ ﷺ کے  
پاس آیا۔ آپ اس وقت مسجد میں تھے۔ اس شخص نے آواز دی اور کہا: اے اللہ  
کے رسول! میں زنا کا مرتكب ہوا ہوں۔" حضور ﷺ نے اس کی طرف سے  
منہ پھیر لیا۔ اس نے دوبارہ کہا: "اے اللہ کے رسول! میں زنا کا مرتكب ہوا  
ہوں۔" آپ اس پر بھی متوجہ نہ ہوئے۔ اس نے چار دفعہ اپنی بات دہرائی۔ پھر  
جب اس نے چار مرتبہ تم کھا کر اپنے جرم کا اقرار کیا تو رسول اللہ ﷺ نے  
اسے بلا کر پوچھا: "تو پاگل تو نہیں؟" بولا: "نہیں" پھر آپ ﷺ نے پوچھا:  
"کیا تو شادی شدہ ہے؟" وہ بولا: "جی ہاں" (میں شادی شدہ ہوں) اس کے  
بعد رسول اللہ ﷺ نے حکم دیا کہ اسے لے جا کر سنگار کر دو۔"

7 ((عن ابی هریرة و زید ابن خالد الجھنُی انہما قالا ان رجلا من  
الاعراب اتى رسول الله ﷺ فقال انشدك الله الا قضيت لى  
بكتاب الله، فقال الخصم الآخر وهو افقه منه، نعم، فاقض بیننا  
بكتاب الله وائذن لى فقال رسول الله ﷺ قل! قال ان ابى كان  
عسيفا على هذا فزني بامراهه وانى اخبرت ان على ابى الرجم  
فافتديت منه بمائة شاة وليدة، فسألت اهل العلم فاخبروني انما

علی ابنی جلد ماءہ و تغیریب عام و ان علی امرءہ هدا الرجم فقال  
رسول الله ﷺ والذی نفسی بیده لا قضینَ بینکما بكتاب الله،  
الوليدة والغم رد و علی ابنت جلد ماءہ و تغیریب عام و اغدُ  
یا ائیس الی امرءہ هدا فدان اعترفت فارجمها قال فغدا علیها  
فاعترفت فامریها رسول الله ﷺ فترجمت۔))

(صحیح مسلم، کتاب الحدود)

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ اور زید بن خالد چھنی دونوں روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس ایک اعرابی آیا اور آ کر کہنے لگا: اے اللہ کے رسول! میں آپ کو خدا کی قسم کہا کر کہتا ہوں کہ آپ خدا کی کتاب کے مطابق میرا فیصلہ فرمادیں اور دوسرا شخص جو پہلے سے زیادہ سمجھدار تھا کہنے لگا: ”مجھے اجازت دیجئے کہ میں واقعہ بیان کروں۔“ آپ نے فرمایا: ”بیان کرو۔“ وہ بولا: ”میرا لڑکا اس شخص کے ہاں مزدor تھا اور وہ اس کی بیوی سے زنا کا مرتكب ہوا۔ مجھے بتایا گیا کہ میرے لڑکے پر رجم کی سزا واجب ہے تو میں اس کے فدیے کے طور پر اس آدمی کو ایک سو بکریاں اور ایک لوٹھی دی ہے، پھر جب میں نے اہل علم لوگوں سے مسئلہ دریافت کیا تو انہوں نے بتایا کہ میرے لڑکے پر سو کوڑوں کی سزا واجب ہے اور اس کے ساتھ ایک سال کی جلاوطنی اور عورت پر رجم کی سزا واجب ہے۔“ یہ سن کر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: قسم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے، میں تمہارے درمیان کتاب الہی کے مطابق فیصلہ کروں گا۔ لوٹھیاں اور بکریاں واپس کر دی جاتی ہے۔ تمہارے لڑکے پر سو کوڑوں کی سزا واجب ہے اور ایک سال کے لیے جلاوطنی اور اے ائیس [ایک انصاری صحابی کا نام ہے] اس عورت کے ساتھ جاؤ اگر یہ اپنے جرم کا اعتراف کر لے تو اسے رجم کر دینا، پھر جب وہ (صحابی) اس عورت کے ساتھ گئے تو اس

نے اعتراف جرم کر لیا اور پھر رسول اللہ ﷺ کے حکم سے اسے رجم کیا گیا۔“

8- ((عن جابر بن عبد الله ﷺ ان زجلا من اسلم جاء الى رسول الله ﷺ فاعترف بالزنا فعرض عنه ثم اعترف عنه، حتى شهد على نفسه اربع شهادات فقال له النبي ﷺ : "أبلك جنون؟" قال: "لا" قال: "احصنت؟" قال: "نعم" قال: فأمر به النبي ﷺ فرجم في المصلى فلما اذلقته الحجارة، فر، فادرك فرجم حتى مات.))

(سنابی وابو، کتاب الحدود)

"حضرت جابر بن عبد الله بن عباس سے روایت ہے کہ قبیلہ اسلام کا ایک آدمی رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا اور اس نے آپ کے سامنے جرمِ زنا کا اعتراف کیا، آپ نے اس کی طرف سے منہ پھیر لیا، اس نے پھر اقرار کیا، اور جب چار دفعہ قسم کھاچ کا تو رسول اللہ ﷺ نے اس سے پوچھا: "کیا تو پاگل ہے؟" اس نے جواب دیا: "نہیں" آپ نے پوچھا: "کیا تو شادی شدہ ہے۔" وہ بولا: "بھی ہاں" پھر نبی ﷺ نے اسے رجم کرنے کا حکم دیا۔ لوگ اسے عیدگاہ کی طرف لے گئے اور رجم کرنے لگے۔ جب اس پر پھر پڑے تو وہ بھاگ کھڑا ہوا۔ لوگوں نے تعاقب کر کے اسے پھر جالیا اور سنگسار کر دیا۔"

ان تمام فعلی احادیث کی روشنی میں یہ امر بالکل واضح ہو جاتا ہے کہ سنت نے زانی محسن کے لیے رجم کی سزا مقرر کی ہے اور حضور ﷺ نے مقدماتِ زنا میں ملزم کے عاقل ہونے کے ساتھ ان کی حالتِ احسان کو بھی مجملہ ان شرائط کے پیش نظر رکھا ہے جن کی تحقیق کے بعد آپ نے حد رجم کا نفاذ فرمایا ہے۔ دورِ رسالت کے درجن مقدماتِ زنا میں سے کسی ایک مقدمہ زنا کی روادا میں بھی یہ بات نہیں ملتی کہ:

1- آپ ﷺ نے ملزم کی "غندہ گردی" کا اثبات فرمانے کے بعد اسے غندہ قرار دیا ہو



”امام کے لیے ضروری ہے کہ وہ اس بارے میں خوب غور و تأمل سے کام لے۔ جب اُسے معلوم ہو کہ زنا کا ملزم صحیح العقل ہے تو پھر ملزم سے احسان (شادی شدہ ہونے) کے بارے میں پوچھنے کیونکہ حالتِ احسان کے ہونے سے سزا مختلف ہو جاتی ہے ممکن ہے اس کے بعد جلد فیصلہ ہو سکے اور قاضی کو اس بات کے ثبوت میں گواہی طلب نہ کرنی پڑے۔ پھر جب ملزم اقرار کر لے کہ وہ محسن ہے اس سے مزید پوچھا جائے کیونکہ احسان کا لفظ کئی ایک مفہوم رکھتا ہے اور بعض اوقات ملزم ان مفہوم کو نہیں جانتا۔ اس لیے اس کی حالتِ احسان کا صحیح تعین کرنے کے بعد ہی اس کے بارے میں رجم کیے جانے کا حکم دے۔“

(ابن بوط، کتاب الحدود، ج 9، ص 94، طبع مصر)

ب) ((وَإِذَا وَاجَبَ الْحَدُّ وَكَانَ الزَّانِي مَحْصُناً رَجْمَهُ بِالْحَجَّارَةِ حَتَّى يَمُوتَ لَا نَهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ، رَجْمٌ مَاعِزًا وَقَدْ أَحْصَنَ وَقَالَ فِي الْحَدِيثِ الْمُعْرُوفِ ”وَزَنا بَعْدِ اِحْسَانٍ“ وَعَلَى هَذَا اِجْمَاعٌ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ.))

(الحمدیہ شرح بدایۃ المبتدی، شیخ الاسلام ربان الدین مرغینی، ج 2، ص 72، طبع مصر)

”اور جب کسی زانی محسن پر حد واجب ہو جائے تو اسے رجم کر دینا چاہئے۔ یہاں تک کہ وہ مر جائے کیونکہ آنحضرت ﷺ نے ماعز کو رجم کرایا جبکہ وہ شادی شدہ تھا مزید برآں ایک مشہور حدیث میں آپ نے شادی شدہ آدمی کو رجم زنا کے ارتکاب پر مباح الدم قرار دیا ہے۔ اور اسی پر صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم کا اجماع ہے۔“

## 2- مالکیہ کی دائرے:

((والثیب حده الرجم بغیر جلد والبکر جده الجلد بغیر رجم. ))

(الدونۃ الکبریٰ، جلد 4)

”شادی شدہ زانی کی حد رجم ہے بغیر کوڑوں کے اور غیر شادی شدہ زانی کی حد کوڑے ہیں بغیر رجم کے۔“

### 3-شافعیہ کی رائے:

((وَحَدَ الْمُحْسِنُ وَالْمُحْصَنُ أَنْ يَرْجِمَا بِالْحَجَارَةِ حَتَّىٰ يَمُوتَا.))

”شادی شدہ زانی اور شادی شدہ زانی کی حد شرعی یہ ہے کہ دونوں کو سنگسار کر دیا جائے۔“

(امام شافعی، کتاب الام، کتاب الحدود، ج 6، ص 154)

### 4-حنابلہ کی رائے:

((الرجم لا يجب الا على المحسن باجماع اهل العلم وفي  
حديث عمر رضي الله عنه: ان الرجم حق على من زنا وقد احسن وقال  
النبي ﷺ: "لا يحل دم امرئ مسلم الا باحدى ثلاث ذكر منها."  
او زنا بعد احسان)).

(اختیار، ابن قدامة، جلد 9، مطبوعہ قاہرہ)

”اہل علم کا اس بات پر اجماع ہے کہ رجم کی حد صرف شادی شدہ زانی کے لیے ہے۔ حضرت عمر رضي الله عنه کا فرمان ہے: ”رجم حد شرعی ہے اس زانی کے لیے جو شادی شدہ ہو۔ اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: مسلمان کا خون بغیر تین صورتوں کے مباح نہیں اور ان میں آپ نے ایک صورت یہ فرمائی کہ ”شادی شدہ ہونے کے بعد زنا کا ارتکاب کرنا۔“

### 5-ائمه مجتهدین کی متفقہ رائے اور اجماع امت:

((فَإِنَّ الشَّيْبَ الْأَحْرَارَ الْمُحْصَنَوْنَ فَإِنَّ الْمُسْلِمِينَ اجْمَعُوا عَلَىٰ أَنْ  
حَدِّهِمُ الرَّجْمُ))

”رہے آزاد شادی شدہ زانی تو اس بارے میں اجماع امت یہی ہے کہ ان کے

لیے رجم کی حد واجب ہے۔“

(بدیع الجہد، ج 2، ص 426)

ب) (( اتفق الائمة علی ان من كملت فيه شروط الاحسان ثم زنا بامرء قد كملت فيها شروط الاحسان با ان كانت حرة بالغة عاقلة مدخولًا بها في نكاح صحيح وهي مسلمة . فهـما زانیان محسنان يجب على كل واحد منها الرجم حتى يموت . ))

(کتاب الفقہ علی المذاہب الاربیعہ از عبدالرحمن جزیری، جلد پنجم، کتاب الحدود)

”ائمه کا اس پر اتفاق ہے کہ جس شخص میں احسان کی سب شرطیں پائی جائیں اور پھر وہ کسی ایسی عورت سے زنا کا مرتكب ہو جس میں بھی احسان کی تمام شرائط موجود ہوں یعنی وہ آزاد بالغ عاقلہ ہو اور نکاح صحیح کے بعد مدخلہ ہو چکی ہو اور مسلمان بھی ہو۔ تو ایسے حسن زانی اور محضہ زانیہ میں سے ہر ایک کو رجم کرنا واجب ہے۔“

ج) (( اجمع العلماء وجوب جلد الزانی البکر ماءة ورجم المحسن وهو الشیب . ))

”علمائے امت کا اس پر اجماع ہے کہ کنوارے زانی پر سو کوڑے اور شدی شدہ زانی پر حد رجم واجب ہے۔“

(شرح صحیح مسلم از امام نووی، جلد دوم)

#### 6- فقه جعفریہ:

ا) (( عن ابی عبدالله علیہ السلام قال: الرجم حد الله الا کبر والجلد حد الله الا صغیر فاذانی الرجل والمحسن برجم ولم يجعلد . ))

”حضرت ابو عبد الله علیہ السلام نے فرمایا کہ حد رجم اللہ کی سب سے بڑی حد شرعی ہے

اور کوڑوں کی سزا اس سے کمتر ہے۔ اگر کوئی شادی شدہ مر تکب زنا ہتو اس کوڑے مارنے کی بجائے رجم کیا جائے گا۔“

(الفروع من الکافی از ابو حیفظ محمد بن یعقوب الحکیمی، م 328، کتاب الحدود، جلد 7، ص 177)

ب) ((عن ابی عبد اللہ علیہ السلام قال: الحر والحرة اذا زنيا جلد كل واحد منها مائة جلد فاما المحسن والممحنة فعليها الرجم.))

”حضرت عبد اللہ ؓ سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: آزاد غیر شادی شدہ زانی مرد اور زانیہ عورت دونوں میں سے ہر ایک کو سو کوڑے مارے جائیں مگر شادی شدہ زانی اور زانیہ کے لیے رجم واجب ہے۔“

ج) ((وأما الرجم فيجب على المحسن اذا زنى بالغة عاقلة.))  
 ”رجم کی سزا ایسے شادی شدہ پر واجب ہوتی ہے جو کسی بالغ اور عاقلہ عورت سے زنا کا مر تکب ہو۔“

(ثریث الاسلام از جعفر بن ابی زکریا، متوفی 672ھ)

## 7- فقه ظاهریہ:

((حد الحر والحرة المحسنين قالت طائفۃ: الحر والحرة اذا زنيا و هما محسنان فانهما يرجمان حتى يموتا، وقالت طائفۃ: يجعلد ان مائة ثم يرجمان حتى يموتا ..... فاما الازارقة فليسوا من فرق الاسلام لانهم الذين اخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم عنهم بأنهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية فانهم قالوا لا رجم أصلاً وانما هو الجلد فقط.))

”یعنی آزاد شادی شدہ زانیوں کی حد کے بارے میں ایک گروہ نے کہا ہے کہ ”آزاد شادی شدہ زانی مرد اور زانیہ عورت کو رجم کیا جائے یہاں تک کہ وہ مز

جائیں۔ ”دوسرے گروہ کی رائے یہ ہے کہ پہلے ان کو سوکوڑے مارے جائیں اور پھر جم کیا جائے یہاں تک کہ وہ مر جائیں ..... جہاں تک آزارقہ (خوارج کا ایک گروہ) کا تعلق ہے وہ فرقہ اسلام نہیں ہے کیونکہ اس کے بارے میں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے کہ یہ لوگ دین سے ایسے نکل گئے ہیں جسے تیر شکار کیے ہوئے جانور سے پار نکل جاتا ہے۔ ان لوگوں کی رائے یہ تھی کہ اس باب میں رجم کی کوئی سزا نہیں ہے بلکہ صرف کوڑے مارنے کی سزا ہے۔“

(المحلى ازان حزم ظاہری، کتاب الحدود، جلد 11، ص 231، 233)

#### 8- امام شاطبیؒ کس دائیٰ:

((من زعم ان قوله تعالى في الاماء: ﴿فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَحَاجَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ﴾ لا يعقل ما جاء في الحديث ان النبي ﷺ رجم ورجمت الائمة بعده لانه يقتضي ان الرجم يتصرف وهذا غير معقول فكيف يكون نصفه على الاماء؟ ذهاباً منهم الى ان المحسنات هن ذوات الازواج، وليس كذلك، بل المحسنات هنا المراد بهن الحرائر، بدليل قوله اول لامية: ﴿وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طُولًا أَنْ يَنْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَا مَلَكُتُ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَتَاهَاتُكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ﴾ وليس المراد هنا الا الحرائر، لأن ذوات الازواج لا تنكح)).

(الاعتصام، امام شاطبی، ج 2، ص 315، 316)

”جو کوئی یہ گمان کرے کہ اللہ تعالیٰ نے تو لوڈیوں کے بارے میں فرمایا ہے کہ ”پھر اگر وہ بد کاری کا ارتکاب کریں تو ان پر محسنات کے مقابل میں آدمی سزا واجب ہے۔“ اور نبی ﷺ اور خلفاء راشدین نے تورجم کی سزادی ہے۔ جبکہ رجم کا نصف ممکن نہیں تو پھر قرآن و حدیث میں تقطیق کی کیا صورت ہے؟ اور

لوندیوں کے لیے نصف سزا کیا ہوگی؟ ایسے شخص نے قرآن کے اس مقام پر محسنات کے معنی شادی شدہ عورت کے لیے ہیں، حالانکہ یہاں یہ معنی لینا صحیح نہیں بلکہ اس جگہ محسنات سے آزاد عورتیں مراد ہیں۔ اس کی دلیل خود اسی آیت کے آغاز میں موجود ہے کہ ”جوت میں سے محسنات مومنات یعنی آزاد مسلمان عورتوں سے نکاح کرنے کی استطاعت نہ رکھتا ہو تو وہ ان مومنہ کنیزوں سے جو تمہارے قبضے میں ہوں، نکاح کر لے۔“ اس مقام پر محسنات سے صرف آزاد عورتیں مراد ہیں کیونکہ شادی شدہ عورتوں سے تو نکاح نہیں کیا جاسکتا۔“

ان حوالوں کی روشنی میں یہ بات پایہ ثبوت تک پہنچ جاتی ہے کہ شادی شدہ زانی کے لیے حد رجم واجب ہونے پر امت کے تمام فقهاء کرام کا اجماع ہے اور سب نے اسے سنت کی نص صریح قرار دیا ہے جس میں قیاس و اجتہاد کو کوئی دخل نہیں۔ چونکہ غامدی صاحب کا موقف سنت اور اجماع امت کے بالکل خلاف ہے، اس لیے ہرگز صحیح نہیں ہے۔

### حد رجم کا اثبات:

گذشتہ صفحات میں ہم نے ان امور کا تفصیل کے ساتھ ذکر کیا ہے جن کی رو سے اسلامی شریعت میں زانی محسن پر حد رجم واجب ہوئی ہے۔ اب اس ساری بحث کو سیکھتے ہوئے ہم اپنے دلائل کا خلاصہ پیش کرتے ہیں۔

- ۱۔ قرآن مجید کی سورہ نور میں جرم زنا کی سزا کے بارے میں جو حکم آیا ہے وہ دراصل کوئی ”حکم عام“ نہیں ہے جس میں ہر قسم کا مرٹکب زنا شامل ہو بلکہ اس حکم کا اطلاق صرف آزاد زانیوں پر ہوتا ہے جبکہ لوندیوں (اور ان کے ساتھ غلاموں) کے ارتکاب زنا پر اس حکم کا اطلاق نہیں ہوتا کیونکہ خود قرآن نے اسی جرم زنا پر ان کے لیے پچاس کوڑوں کی حد بیان فرمائی ہے۔ لہذا یہ سمجھنا بالکل غلط ہے کہ آیت جلد کا حکم ہر قسم کے زانیوں کے لیے عام ہے کیونکہ اس سے قرآن کی ایک نص صریح کی خلاف درزی ہوتی ہے۔

2۔ قرآن کی آیتِ جلد کا مفہوم صرف وہی معتبر ہو سکتا ہے جو صاحب وحی رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہو۔ اس لیے کہ رسول ﷺ کو از روئے قرآن یہ حیثیت حاصل ہے کہ وہ قرآن کے الفاظ کا ٹھیک مدع و غشاء، ان کی صحیح تعبیر اور ان کا عملی اطباق (Practical Application) واضح کریں۔

3۔ روایات صحیح سے یہ بات ثابت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے قرآن کی بیان کردہ کوڑوں کی سزا صرف غیر شادی شدہ زانیوں کو دی ہے اور آپ ﷺ نے شادی شدہ زانیوں پر قرآن کے اس حکم کا اطلاق نہیں کیا، بلکہ ان کو الگ سے رجم کی سزا دی ہے۔ اس مسئلے میں حضور ﷺ ہر مقدمہ زنا میں طزم کے بارے میں یہ امر بالخصوص دریافت فرمائیتے کہ آیا وہ شادی شدہ ہے یا غیر شادی شدہ؟ پھر ثبوت جرم پر پہلی صورت میں آپ ﷺ سو کوڑوں کی حد نافذ کرتے اور دوسری صورت میں مجرم پر رجم کی حد جاری فرماتے تھے۔

پھر جس طرح ایک مسلمان پر کتاب اللہ کی اطاعت واجب ہے بالکل اسی طرح اس پر رسول ﷺ کی اطاعت بھی واجب ہے اور آج سنت چونکہ رسول اللہ ﷺ ہی کی قائم مقام ہے اس لیے اس کی اطاعت بھی ہر مسلمان پر واجب ہے۔

4۔ خلافے راشدین کے دور میں بھی شادی شدہ زانی کے لیے حد رجم نافذ تھی اور اس دور میں سے ایک ”سنۃ ثابتۃ“ کی حیثیت حاصل تھی۔ پھر اس امر کے تاریخ شواہد بھی موجود ہیں کہ خلافتِ راشدہ کے دور مبارک کے بعد بھی مسلمان حکمرانوں نے جن میں عمر بن عبدالعزیز بھی شامل ہیں زانی محسن پر حد رجم نافذ کی۔

5۔ امتِ مسلمہ کے ہر دور کے فقہاء و مجتہدین کا اس امر پر اتفاق ہے کہ سنت کی رو سے زانی محسن پر حد رجم واجب ہے۔ اس بات کے ثبوت میں انہوں نے درج ذیل امور پیش نظر رکھے ہیں:

الف قرآن حکیم کی آیتِ جلد کا حکم کوئی ”حکم عام“ نہیں ہے جس سے ہر قسم کے زانی مراد

کے لیے جائیں اس لیے کہ خود قرآن نے زانیہ لوٹیوں کے لیے پچاس کوڑوں کی سزا مقرر کی ہے۔ اگرچہ یہ ”حکم عام“ ہوتا تو قرآن اسی جرم پر لوٹیوں کے لیے الگ سزا کیوں مقرر کرتا؟ اس لیے سورہ نور آیت 2 کے حکم کو عام سمجھنا خود قرآن کی رو سے غلط ہے۔

ب آیت جلد کے حکم کو اگر بالفرض ”حکم عام“ بھی مان لیا جائے جب بھی سنت (خبر متواتر یا مشہور) کے ذریعے قرآن کے کسی ”حکم عام“ میں تخصیص ہو سکتی ہے اور سنت نے چونکہ اس قرآنی حکم میں آزاد زانی محسن کی تخصیص کر دی ہے لہذا اس حکم کا اطلاق آزاد محسن زانی پر نہیں کیا جائے گا بلکہ اس از روئے سنت رجم کی حد واجب ہو گی۔

ج آیت جلد کے حکم کو اگر ”مطلق حکم“ بھی مانا جائے جب بھی اس میں سنت (خبر متواتر یا مشہور) کے ذریعے تقيید یا تحدید ہو سکتی ہے بلکہ اسی طرح جس طرح آیت سرقة (الماائدہ 38) کے بظاہر مطلق حکم میں سنت نے یہ تقيید و تحدید کی ہے کہ ایک خاص نصاب سے کم مالیت اور غیر محفوظ مال کی چوری پر اس کا اطلاق نہیں کیا، یعنی اس آیت جلد میں بھی سنت (خبر متواتر یا مشہور) نے یہ تقيید و تحدید کی ہے کہ آزاد زانی محسن پر اس حکم کا اطلاق نہیں ہوتا بلکہ صرف غیر محسن زانی پر اس کا اطلاق ہوتا ہے۔

5۔ ملت اسلامیہ کے تقریباً تمام مضرین کرام بھی اس بات پر متفق ہیں کہ سورہ نور کی آیت جلد کا حکم صرف آزاد غیر شادی شدہ کنوواری اور کنواریوں کے ارتکاب زنا کے بارے میں آیا ہے اور آیت کے الفاظ: (الْزَانِيَةُ وَالْزَانِيُّ) میں لام تعریف تعیم کیے لیے نہیں بلکہ تخصیص کے لیے ہے جس کے معنی یہ ہیں کہ یہ زانی قسم کے زانیوں کے لیے نہیں ہے۔ اپنادا اس بات کے ثبوت میں انہوں نے مندرجہ ذیل دلائل دیئے ہیں:

الف: قرآن مجید نے اپنے ایک اور مقام پر فرمایا ہے:

﴿فَإِذَا أَحْسِنَ فَإِنَّ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِ نُصْفُ مَا عَلَى الْمُحْسَنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ﴾ (النساء ۲۵)

”پھر اگر وہ قید نکاح میں آجائے کے بعد بدکاری کا ارتکاب کریں تو جو سزا ”محضنات“ کے لیے مقرر ہے اس کی نصف سزا ان (لوٹیوں) پر ہو گی۔“ اور ”القرآن یفسر بعضہ بعضًا“ کے اصول تفسیر کے مطابق آیت جلد کی سزا کو محضنات کی سزا قرار دیا ہے اور سیاق و سبق کا واضح ترینہ اس بات پر شاہد ہے کہ اس سے ”آزاد غیر شادی شدہ عورتیں“ مراد ہیں کیوں کہ ابتدائے آیت میں یہ لفظ ان آزاد عورتوں کے لیے استعمال ہوا ہے جن سے نکاح ہو سکتا ہے اور ظاہر ہے کہ یہاں شادی شدہ عورتیں مراد نہیں ہو سکتیں اس لیے کہ ان سے نکاح کرنا ازروئے قرآن حرام ہے۔ محضنات پر پوری بحث باب 3 میں گزر چکی ہے۔

اس کا صاف مطلب یہ ہے کہ آیت جلد کا حکم صرف غیر شادی شدہ آزاد زانیوں کے لیے ہے۔

ب: قرآن مجید کی وہی تفسیر معترض ہو سکتی ہے جو رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہو اور آپ کی سنت ثابتہ یہ ہے کہ آپ ﷺ نے آیت جلد کے حکم کا اطلاق صرف غیر شادی شدہ آزاد زانیوں پر کیا ہے اور ان پر سوکوڑوں کی حد جاری فرمائی ہے۔ باقی رہے شادی شدہ آزاد زانی، تو ان کو آپ ﷺ نے ہمیشہ رجم کی سزا دی ہے۔

ج: اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِّ﴾

(الانعام: 151)

”اور کسی جان کو نا حق قتل نہ کرو جس کا قتل کیا جانا اللہ نے حرام نہیں کیا ہے۔“ اور ”إِلَّا بِالْحَقِّ“ کی تفسیر میں رسول اللہ ﷺ کی وہ معروف حدیث ملتی ہے جو حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ، حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے مردی ہے اور جس میں مجملہ قاتل اور مرتد کے شادی شدہ زانی کو بھی مباح الدم قرار دیا گیا ہے جس سے یہ واضح ہو جاتا ہے کہ آیت جلد کا حکم شادی شدہ آزاد زانی کے بارے میں نہیں ہے بلکہ صرف

غیر شادی شدہ آزاد زانی کے ساتھ خاص ہے۔

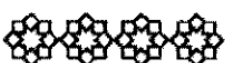
6۔ سلف سے لے کر خلف تک تمام علمائے اسلام کا اس بات پر اجماع ہے کہ سنت کے حکم کی رو سے ہر شادی شدہ آزاد زانی پر حد رحم واجب ہے اور قرآن مجید میں جرم زنا پر جو سو (۱۰۰) کوڑوں کی سزا اوارد ہوتی ہے وہ صرف غیر شادی شدہ آزاد زانیوں کے لیے خاص ہے۔

حاصل کلام یہ ہے کہ اسلامی قانون میں زانی محسن کے لیے رجم کی سزا مقرر ہے اور اس امر کی تائید میں قرآن مجید کے تراجم و شواہد ملتے ہیں، اس کے ثبوت میں سنت نبویہ کے نصوص موجود ہیں، اس کی حمایت میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا تعامل شامل ہیں، اس پر ائمہ مجتہدین متفق ہیں، اس کے بارے میں امت کے فقهاء، محدثین اور مفسرین کے درمیان اتفاقی رائے پایا جاتا ہے اور اس پر قرن اول سے لے کر آج تک ہر دور کے تمام مکاتب فکر کے علمائے کرام کا اجماع منعقد ہو چکا ہے۔ لہذا ایسے منصوص اور اجتماعی معاملے میں اختلاف رائے کی قطعاً کوئی مگناش باقی نہیں ہے ایسا اختلاف رائے گمراہی اور ضلالت ہے۔ اس کے بعد بھی اگر کوئی شخص محض "ذوق اختلاف" اور "شوقي اجتہاد" میں اس متفق علیہ چیز کا انکار کرتا ہے تو ایسے شخص کے بارے میں قرآن حکیم کا ارشاد یہ ہے کہ:

﴿وَمَنْ يُشَافِقِ الرَّوْسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَّىٰ وَنُصْلِيهِ جَهَنَّمَ طَوَّأَءَثَ مَصِيرًا ۝﴾

(النساء: 115)

"جو شخص ہدایت واضح ہو جانے کے بعد رسول ﷺ کی مخالفت کرے اور مسلمانوں کی راہ کے سوا کسی اور راہ پر چلے تو ایسے شخص کو ہم اسی طرف پھیر دیں گے جس طرف وہ پھرنا چاہتا ہے اور پھر اسے واصل جہنم کریں گے جو ایک براٹھ کا نام ہے۔"



## 10۔ مرتد کی سزا کے قتل کا انکار

عامدی صاحب نے مرتد کے لیے قتل کی سزا ہونے کا بھی انکار کیا ہے۔

ارتداد کے لغوی معنی ”لوٹ جانے“ اور ”پھر جانے“ کے ہیں۔ شرعی اصطلاح میں ارتداد کا مطلب ہے: ”دین اسلام کو چھوڑ کر اختیار کر لینا۔“ یہ ارتداد قوی بھی ہو سکتا ہے اور فعلی بھی۔ ”مرتد“ وہ شخص ہے جو دین اسلام کو چھوڑ کر اختیار کر لے۔

اسلام میں مرتد کی سزا قتل ہے جو صحیح احادیث، تعالیٰ صحابہ اور اجماع امت سے ثابت ہے۔

مگر عامدی صاحب اس مخصوص اور اجماعی امر کو نہیں مانتے اور مرتد کے لیے سزا کے قتل ہونے کے مفکر ہیں۔ ہم سب سے پہلے مرتد کے واجب القتل ہونے کے شرعی اور عقلی دلائل دیں گے، اس کے بعد عامدی صاحب کے موقف کا جائزہ لیں گے۔

### صحیح احادیث:

نبی کریم ﷺ کے جن مستند فرائیں کی بنا پر علماء امت کا مرتد کی سزا قتل ہونے پر اجماع ہے، وہ درج ذیل ہیں:

1۔ صحیح بخاری میں حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کی روایت:

((مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ.))

(صحیح بخاری، رقم: 6922)

”جو (مسلمان) اپنادین بدل لے، اُسے قتل کر دو۔“

ای مضمون کی احادیث بعض جلیل القدر صحابہ کرام: حضرت ابو بکر صدیق، حضرت علی،

حضرت ابوالموکی اشعری، حضرت خالد بن ولید اور حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہم سے بھی مروی ہیں۔ مذکورہ حدیث صحیح بخاری کے علاوہ سنن ابو داؤد، سنن ابن ماجہ اور موطا امام مالک میں بھی موجود ہے۔

2۔ صحیح بخاری اور صحیح مسلم کی ایک متفق علیہ حدیث یہ بھی ہے کہ:

((عن عبد الله قال: قال رسول الله ﷺ: "لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله، وأن رسول الله إلا بإحدى ثلاث: النفس بالنفس، والثيب الزاني، والمفارق لدينه التارك للجماعة.").)

(صحیح بخاری، رقم: 2878)

"حضرت عبد اللہ (بن مسعود رضی اللہ عنہ) سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کسی مسلمان کا خون بہانا جائز نہیں جو یہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں، مساوائے تین صورتوں کے: ایک یہ کہ اس نے کسی کو قتل کیا ہو، دوسرا یہ کہ وہ شادی شدہ زانی ہو اور تیسرا یہ کہ وہ اپنا دین چھوڑ کر (مسلمانوں کی) جماعت سے الگ ہو جائے۔"

یہ حدیث صحیح بخاری کے علاوہ صحیح مسلم، سنن ابو داؤد، جامع ترمذی، سنن نسائی، سنن ابن ماجہ، سنن داری اور مسنداً حمد بن خبل میں بھی موجود ہے اور اسے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے علاوہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اور حضرت عثمان غافر رضی اللہ عنہ نے بھی روایت کیا ہے۔

3۔ سنن ابو داؤد کی حدیث ہے کہ:

((عن أبي أمامة بن سهل قال: كنا مع عثمان وهو محصور في الدار، وكان في الدار مدخل من دخله سمع كلام من على البلاء، فدخله عثمان، فخرجه إلينا وهو متغير لونه، فقال: إنهم ليتواعدونني بالقتل آنفاً، قال: قلنا يكفيكم الله يا أمير المؤمنين

قال: ولم يقتلونني؟ سمعت رسول الله يقول: "لا يحل دم امرئ مسلم إلا يأخذ ثلاثة: كفر بعد إسلام، أو زنا بعد إحسان، أو قتل نفس بغير نفس." فوالله ما زنت في جاهلية ولا في إسلام قط، ولا أحببت أن لي بدینی بدلاً من ذهانی لله، ولا قلت نفسي فلم يقتلوني؟))

(سنابوداود، کتاب الدیات، رقم: 4502)

"حضرت ابوامامہ بن سہل رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ میں اور دوسرے لوگ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے پاس موجود تھے، جب وہ اپنے گھر میں محصور تھے۔ اس گھر کا ایک راستہ تھا، جس کے اندر کھڑا آدمی گھر کی بالکوئی پر کھڑے لوگوں کی بات آسانی سے سن سکتا تھا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ وہاں تشریف لائے، ان کے چہرے کارنگ کردا ہوا تھا۔ وہ باہر نکلے اور فرمایا: ابھی یہ لوگ مجھے قتل کر دینے کی حکمی دے رہے تھے۔ ہم نے عرض کیا: اے امیر المؤمنین! ان کے مقابلے میں اللہ آپ کے لیے کافی ہے۔ پھر فرمایا: یہ لوگ مجھے کیوں قتل کرو دیا چاہتے ہیں؟ میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے سنا ہے کہ کسی مسلمان کا خون حلال نہیں، سو ایسے اس کے کہ تین صورتوں میں سے کوئی ایک صورت ہو۔ وہ اسلام لانے کے بعد کفر اختیار کرے۔ (مرتد ہو جائے) یا شادی کے بعد زنا کرے، یا کسی کو ناق قتل کر دے۔ اللہ کی قسم! میں نہ تو جاہلیت میں زنا کا مرتكب ہوا اور نہ اسلام لانے کے بعد۔ دوسرے یہ کہ میں نے اپنادین بدلتا بھی پسند نہیں کیا جب سے اللہ نے مجھے ہدایت عطا فرمائی ہے۔ تیسرا یہ کہ میں نے کسی کو ناق قتل بھی نہیں کیا۔ پھر یہ لوگ کس بنا پر مجھے قتل کرنا چاہتے ہیں؟"

مذکورہ بالصحیح احادیث سے یہ امر بالکل واضح ہو جاتا ہے کہ اسلام میں مرتد شخص مباح الدم اور واجب القتل ہوتا ہے۔ چنانچہ انہی احادیث صحیح کی بنا پر تمام فقہاء اسلام کا اس پر

اجماع ہے کہ اسلامی شریعت میں مرتد کی سزا قتل ہے۔

کتب احادیث (جن میں صحیح بخاری بھی شامل ہے) اور معتبر کتب تاریخ سے ثابت ہے کہ چاروں خلفاء راشدین نے اپنے اپنے دور خلافت میں مرتدین کو ہمیشہ قتل کی سزا دی لیکن طوالت کے خوف سے ہم یہاں ان واقعات کی تفصیل نہیں دے رہے۔

اسی طرح خلفاء بنو امية اور خلفاء بنو عباس نے بھی مرتد پر سزا قتل نافذ کی۔

امہ مسیحیہ کا بھی اس پر اتفاق ہے کہ مرتد کی سزا قتل ہے اور اس پر اجماع امت ہے کہ اسلام میں مرتد کی سزا قتل ہی ہے۔ اس مسئلے میں درج ذیل حوالے ملاحظہ ہوں:

1۔ ائمہ اربعہ رضی اللہ عنہم کے فقیہی مسائل پر مبنی کتاب "الفقه علی المذاہب الاربعة" (از عبد الرحمن جزیری) میں ہے کہ:

((واتفق الأئمة الأربعه عليهم رحمة الله تعالى على أن من ثبت

ارتداده عن الإسلام - والعياذ بالله - وجب قتلها، وأهدر دمه. ))

(الفقه علی المذاہب الاربعة، جلد 5، صفحہ 423)

"ائمہ اربعہ رضی اللہ عنہم کا اس پر اتفاق ہے کہ جو شخص اسلام سے پھر جائے ..... اللہ پچائے ..... اس کا قتل واجب ہے اور اس کا خون بہانا جائز ہے۔"

2۔ اسلامی فقہ کے اجتماعی مسائل پر مشتمل انسائیکلو پیڈیا موسوعۃ الاجماع میں ہے کہ مرتد کا خون بہانا جائز ہے:

((اتفقوا على أن من كان رجلاً مسلماً حرّاً ..... ثم ارتد إلى دين كفر ..... أنه حل دمه. ))

(موسوعۃ الاجماع جلد اول، ص 436)

"اس پر تمام فقہائے اسلام کا اتفاق ہے کہ آزاد مسلمان مرد مرتد ہو جائے تو اس کا خون بہانا جائز ہے۔"

3۔ اسلامی فقہ کی مشہور کتاب الفقه الاسلامی و ادله میں ڈاکٹر وہب زحلی بھی احکام

المرتد کے تحت مرتد کی سزا قتل ہونے پر اجماع امت نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

(( اتفق العلماء على وجوب قتل المرتد لقوله ﷺ : "من بدل دينه فاقتلوه." وقوله ﷺ : "لا يحل دم امرى مسلم إلا بإحدى ثلاث: الشيب الزانى، والنفس بالنفس، والتارث لدینه المفارق للجماعة." وأجمع أهل العلم على وجوب قتل المرتد. ))

(اتفاق الاسلامی وادلت، جلد 6، صفحہ 186)

"علمائے اس پر اتفاق ہے کہ مرتد کا قتل واجب ہے کیونکہ رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے کہ جو مسلمان اپنے دین بدل لے، اسے قتل کرو۔ نیز آپ ﷺ نے یہ بھی فرمایا ہے کہ کسی مسلمان شخص کا خون حلال اور مباح نہیں ہوتا مگر تین صورتوں میں: ایک یہ کہ وہ شادی شدہ زانی ہو، دوسرے یہ کہ وہ کسی جان کا قاتل ہو اور تیسرا یہ کہ وہ دین کو چھوڑ دے، یعنی مسلمانوں کی جماعت سے الگ ہو جائے اور اہل علم کا اس پر اجماع ہے کہ مرتد واجب قتل ہے۔"

مذکورہ بالا شرعی دلائل کی تفصیل سے یہ بات پوری طرح واضح ہو جاتی ہے کہ اسلامی شریعت میں مرتد کی سزا قتل ہے اور اس پر اجماع امت ہے۔

### مرتد کی سزا کے عقلی دلائل:

اب تک ہم نے ایسے شرعی دلائل پیش کر دیئے ہیں جن سے یہ ثابت ہو جاتا ہے کہ اسلامی شریعت میں مرتد کی سزا قتل ہے اور اس کی بنیاد احادیث صحیحہ، تعامل صحابہ اور اجماع امت پر ہے۔ ان شرعی دلائل کو جان لینے کے بعد ایک صاحب ایمان کا دل تو مطمئن ہو جاتا ہے کہ اسلام میں ارتداد کی بھی سزا ہے۔ مگر کیا سمجھیے، آج کل بہت سے اہل ایمان کے دلوں کو کسی شرعی حکم کے بارے میں محض شرعی دلائل سےطمیان حاصل نہیں ہوتا بلکہ وہ اس کے علاوہ عقلی دلائل چاہتے ہیں تاکہ انھیں شرح صدر ہو۔ اس لیے ہم ذیل میں مرتد کی سزا قتل

کے بارے میں چند عقلی دلائل بھی پیش کرتے ہیں:

1۔ سب سے پہلے یہ حقیقت پیش نظر رکھنا ضروری ہے کہ اسلام دوسرے مذاہب کی طرح کا کوئی ایسا مذہب نہیں ہے جو انسانی زندگی کا شخص ایک جزو یا ضمیمہ بن کر رہے اور جو ہر شخص کا ایک ذاتی اور خصی معااملہ (Private Matter) ہو۔ وہ کوئی لباس بھی نہیں جسے کوئی شخص آج پسند کر کے پہنے اور کل اُسے ناپسند کر کے اپنے جسم سے اٹا رکھ سکے۔ وہ دراصل ایک دین اور ایک نظام زندگی ہے۔ ایک مکمل خاطبہ حیات (Code of Life) ہے۔ وہ انسانوں کی انفرادی اور اجتماعی زندگی پر محیط ایک منظم معاشرہ قائم کرنا چاہتا ہے۔ وہ عبادت، معاشرت، میہشت، سیاست اور اخلاق، غرض انسانی زندگی کے تمام شعبوں پر حاوی ہے، وہ ایک ایسی منتظم و منضبط ریاست (Disciplined State) کی تشكیل کا خواہاں ہے جس کا ہر شہری اس کے جملہ احکام و قوانین کی پابندی کرے اور ان کی خلاف درزی سے باز رہے۔

اب اگر اسلامی ریاست کا کوئی شہری اس کے کسی قانون کو توڑتا ہے تو وہ اپنے شہری کو اپنے قانون کے مطابق سزا دینے میں حق بجانب ہے۔ جب کوئی مسلمان شہری مرتد ہو جائے گا تو اسلامی ریاست ایسے شخص کو ارتداو (Apostasy) کے جرم کا ارتکاب کرنے پر سوت کی سزا دے گی۔ یہ اسلامی ریاست کا قانون ہے اور دنیا کی دوسری ریاستوں کی طرح اسے بھی اپنے قانون کے نفاذ کا اختیار ہے۔

2۔ اسلام نے اپنے دائرے میں داخل نہ ہونے والوں اور اس میں داخل ہو کر نکل جانے والوں میں فرق کیا ہے۔ وہ پہلے گروہ کو ”کفار“ اور دوسرے کو ”مرتدین“ کہتا ہے۔ وہ پہلے گروہ کو برداشت کرتا اور کچھ حقوق بھی دیتا ہے، مگر دوسرے گروہ کو برداشت نہیں کرتا اور اسے ہر حق سے محروم رکھتا ہے۔ پہلا گروہ بیگانوں کا ہے اور دوسرا بے وفا بیگانوں کا۔ اُسے بیگانوں کی بے مرتوتی پر کوئی شکوہ نہیں، مگر اپنوں کی بے وقاری اُسے گوارا نہیں۔ وہ بیگانوں سے محتاط رہتا ہے اور ان کو اپنا راز دان نہیں بناتا۔ اس لیے

بیگانے اُسے زیادہ نقصان بھی نہیں پہنچا سکتے۔ مگر اپنوں سے اُس کی رازداری ہے جن کے چھوڑ جانے سے اُس کا دل کڑھتا ہے اور ان کی طرف سے اُسے بہت زیادہ نقصان پہنچنے کا اندریشہ لاحق ہو جاتا ہے کہ کہیں وہ سازش کر کے اُسے کسی بڑے خطرے سے دوچار نہ کر دیں، کیوں کہ ”مگر کا بھیدی لٹکاڑھائے“ ہے۔

مرتد کا معاملہ اسی دوسری قسم سے متعلق ہے، وہ اسلام کا رازدار ہوتا ہے۔ جب وہ ارتداد کا مرتب ہو کر دین اسلام سے الگ ہوتا ہے تو اپنے ساتھ اسلام اور مسلمانوں کے خلاف نفرت اور دشمنی کے جذبات لیے اہل کفر کی صفائی میں شامل ہو جاتا ہے۔ اُس کے یہ مخفی جذبات کفار کی طرف سے اسلام اور اسلامی ریاست کے خلاف کسی بڑے خطرے اور سازش کا پیش خیمہ بن سکتے ہیں، جس کے انداد کے لیے اسلام نے مرتد کو موت کی سزا نتالی ہے۔

3۔ اسلام نے دنیا کے سامنے سوا چودہ سو برس پیشتر سے یہ اعلان کر رکھا ہے کہ اس کے دائرے میں داخل ہونے یا نہ ہونے کی بھی شخص کو کھلی آزادی حاصل ہے۔ اس کے لیے کسی کو مجبور نہیں کیا جائے گا۔ (البقرة: 256) لیکن اس دائرے میں داخل ہونے کے بعد اس سے باہر نکلنے پر پابندی عاید ہے ارجو کوئی اس پابندی کو توڑے گا اُسے موت کے گھاث اٹانا جائے گا۔

اب اگر کوئی شخص اسلام کا یہ اعلان سن لینے کے بعد اپنی آزاد مرثی سے اس کے دائرے میں داخل ہوتا ہے۔ پھر اپنی آزاد مرثی کے ساتھ اس سے باہر نکلنے پر عائد پابندی کو توڑتا ہے اور پھر اپنی اس حرکت پر اپنے کیسے کی سزا پاتا ہے تو بتائیے اس میں اسلام کا کیا قصور ہے؟

4۔ ارتداد کو اسلام کے خلاف سازش کا ذریعہ بھی بنایا جاسکتا ہے اور مدنیت کے یہودیوں نے مسلمانوں کے خلاف یہ تھیار فی الواقع استعمال کیا تھا، جیسا کہ قرآن مجید میں ہے کہ:

﴿وَقَاتَ طَائِفَةٌ مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابَ أَمْتُوا بِالَّذِي أُنْزَلَ عَلَى الَّذِينَ﴾

﴿أَمْتُوا وَجْهَ النَّهَارِ وَأَكْفُرُوا أَخْرَهُ لَعْلَهُمْ يَرْجِعُونَ﴾

”اہل کتاب کا ایک گروہ (اپنے لوگوں سے) کہتا ہے: تم جا کر صحیح کو اس (دین) پر ایمان لے آؤ جو مسلمانوں پر اترتا ہے اور پھر شام کو انکار کر دو تاکہ اس طرح اور (مسلمان) بھی (اپنے دین۔ یہ) پھر جائیں۔“

اس کی تفصیل یہ ہے کہ یہودیوں نے یہ سازش کی تھی کہ اپنے ہاں کے کچھ پڑھے لکھے معتبر لوگوں کو مسلمانوں کی جماعت میں شامل کیا جائے، وہ بظاہر دائرہ اسلام میں داخل ہو جائیں۔ پھر جلد ہی اسلام کو چھوڑ کر اس سے بیزاری کا اظہار کریں۔ اس کی ”خراپیاں“ دوسرے لوگوں تک پہنچائیں، اس طرح مسلمانوں بالخصوص نو مسلموں کا ایمان متزلزل کیا جاسکے اور وہ اسلام سے برگشتہ ہو جائیں کہ جب پڑھنے لکھے معقول حضرات بھی اسلام کے قریب جا کر اس سے بدک جاتے ہیں تو ضرور اس دین میں کچھ خراپیاں ہیں۔ اس کے علاوہ اس طریقے سے عام لوگوں میں اسلام اور اہل اسلام کے لیے کوئی کشش اور ترغیب باقی نہ رہے گی۔ اگرچہ یہودیوں کی یہ سازش بوجہ ناکام رہی، تاہم آج بھی ارتداد کی کسی سازش کے ذریعے کمزور ایمان والے مسلمانوں کے لیے کسی مقام پر بھی کوئی قند کھڑا کیا جاسکتا ہے۔

5۔ آج کی مہذب ریاستوں کے فوجی قانون کی رو سے کسی شخص کو فوجی ملازمت اختیار کرنے پر مجبور نہیں کیا جاسکتا۔ مگر جب کوئی شخص اپنی مرضی سے فوجی ملازمت اختیار کر لیتا ہے تو اسے ایک خاص مدت سے پہلے نوکری چھوڑنے کی اجازت نہیں ہوتی۔ اگر وہ اپنی مرضی سے وقت سے پہلے نوکری چھوڑ دے تو اسے مجرم قرار دیا جاتا ہے۔ اس کا کورٹ مارشل کر کے اسے سزا دی جاتی ہے اور اگر وہ مفرور (Deserter) ہو جائے تو اسے سزا موت کا مستحق قرار دیا جاتا ہے۔

آخرا یا کیوں ہے اور اس پر اعتراض کیوں نہیں کیا جاتا؟ اس لیے کہ فوج بھیزوں کا گھنٹہ نہیں ہوتا، وہ ایک منتظم ادارہ ہوتا ہے۔ وہ اجتماعی ذمہ داریوں کا ایسا نظام ہے جو نظم و ضبط (Discipline) کی بخشی کے بغیر قائم نہیں رہ سکتا۔ یہی وجہ ہے کہ سول (Civil) میں جن

کاموں کو بالکل معمولی سمجھا جاتا ہے، وہی کام فوج میں جرائم قرار پاتے ہیں۔ وقت پر جامت نہ بنانا، اپنے بوث پالش نہ کرنا، ان کے تکے نہ باندھنا، وقت پر کھانا نہ کھانا، اپنا بستر درست نہ رکھنا، سول (Vivil) میں کوئی جرائم نہیں مگر یہی کام فوج میں جرائم شمار ہوتے ہیں۔ یہی معاملہ اسلامی ریاست کا ہے، وہ بھی کوئی بکریوں کا ریوڈ نہیں ہوتی کہ جس بکری کا جب جی چاہا ریوڈ سے الگ ہو گئی اور جب چاہا اس میں پھر شامل ہو گئی۔ اسلامی ریاست ایک خدائی فوج (جذب اللہ) ہے جس کے لظم و ضبط میں عام فوجی لظم و ضبط سے بڑھ کرختی اور پابندی ہے۔ عام فوج کے لیے چوبیں گھنٹوں میں صرف دو دفعہ حاضری ہے، مگر اسلامی معاشرے کے افراد کو پانچ وقت مسجد میں حاضری دینی پڑتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ایک اسلامی ریاست امرتد کو جرم قرار دیتی اور مرتد کو سخت ترین سزا دیتی ہے تاکہ اس کا اندر وہی لظم و ضبط قائم رہے۔ وہ ایک مرتد کو سزا دے کر اسی طرح اپنے لاکھوں کروڑوں مسلمانوں کے ایمان کا تحفظ کرتی ہے جس طرح کسی قائل کو سزا دے کر پورے معاشرے کی زندگی کو تحفظ دیا جاتا ہے۔ لہذا اسلامی ریاست کے اس لظم و ضبط کی تھنی پر اعتراض کرنے والوں کو پہلے اپنے ہاں کے فوجی لظم و ضبط کی تھنی پر غور کرنا چاہیے۔

⦿ اس مقام پر بعض لوگ (جن میں غامدی صاحب بھی شامل ہیں) یہ اعتراض بھی کرتے ہیں کہ جب کوئی مرتد مسلح ہو کر بغاوت کرے تو صرف اسی صورت میں وہ واجب القتل ہوتا ہے اور اگر وہ اسلامی ریاست کے خلاف مسلح جدو جہد اور بغاوت نہ کرے تو اسے قتل کی سزا نہیں دی جاسکتی۔

اس اعتراض کا شرعی جواب تو یہ ہے کہ جن احادیث صحیح کی بنیاد پر مرتد کے واجب القتل ہونے پر اجماع ہے، ان احادیث میں یہ بات مذکور نہیں ہے کہ مرتد جب تک مسلح بغاوت نہ کرے، وہ قتل کا مستحق نہیں ہے بلکہ ان احادیث میں مرتد کے محض مرتد ہونے پر اس کے لیے قتل کی سزا کا ذکر ہے۔

اور اس اعتراض کا عقلی جواب یہ ہے کہ جس طرح دنیا بھر میں کسی مفروض فوجی کو محض

مفرد ہو جانے پر فوجی قانون کی رو سے موت کی سزا کا مستوجب قرار دیا جاتا ہے اور اسے یہ سزا دینے کے لیے اس کی طرف سے مسلح بغاوت ہونا کوئی شرط نہیں، بالکل اسی طرح ایک اسلامی ریاست بھی اپنے شرعی قانون کے مطابق مرتد کو، اس کی طرف سے مسلح بغاوت کیے بغیر بھی موت کی سزا دے سکتی ہے۔

### مرتد کی سزا کے بارے میں نامدی صاحب کے موقف کا جائزہ:

جناب نامدی صاحب مرتد کے لیے قتل کی شرعی سزا کو نہیں مانتے۔ اس بارے میں ان کا موقف یہ ہے کہ مرتد کے لیے قتل کی سزا کا حکم تو ثابت ہے گریہ صرف رسول اللہ ﷺ کے زمانے کے ان مشرکین عرب کے ساتھ خاص ہے جو اسلام قبول کر لینے کے بعد ارتد او اختیار کریں، باقی اور کسی قسم کے مرتد کے لیے قتل کی شرعی سزا کا کوئی وجود نہیں۔ نامدی صاحب اپنے اس موقف کو اس طرح بیان کرتے ہیں:

”ارتدا کی سزا کا یہ مسئلہ محض ایک حدیث کا مدعا نہ سمجھنے کی وجہ سے پیدا ہوا ہے۔ اہن عباس تھیجا کی روایت ہے۔ یہ حدیث بخاری میں اس طرح نقل ہوئی ہے: ((من بدل دینه فاقتلوه .)) ..... ”جو شخص اپنا دین تبدیل کرے، اسے قتل کر دو۔“ ہمارے فقہاء سے بالعموم ایک حکم عام قرار دیتے ہیں جس کا اطلاق ان کے نزد یک ان سب لوگوں پر ہوتے ہے جو زمانہ رسالت سے لے کر قیامت تک اس زمین پر کہیں بھی اسلام کو چھوڑ کر فراخیار کریں گے۔ ان کی رائے کے مطابق ہر دہ مسلمان جو اپنی آزادانہ مرضی سے کفر اختیار کرے گا، اسے اس حدیث کی رو سے لازماً قتل کر دیا جائے گا۔ اس معاملے میں ان کے درمیان اگر کوئی اختلاف ہے تو بس یہ کہ قتل سے پہلے اسے توبہ کی بھلت دی جائے گی یا نہیں اور اگر دی جائے گی تو اس کی مدت کیا ہوئی چاہیے؟ فقہاء احتجاف البتہ، عورت کو اس حکم سے مشتمل قرار دیتے ہیں۔ ان کے علاوہ باقی تمام فقہاء اس بات

پر تحقیق ہیں کہ ہر مرتد کی سزا خواہ وہ عورت ہو یا مرد، اسلامی شریعت میں قتل ہے۔  
”

(برہان، طبع چارم، جون 2006ء، صفحہ 139)

وہ مزید فرماتے ہیں کہ:

”لیکن فقہا کی یہ رائے کسی طرح صحیح نہیں ہے۔ رسول اللہ ﷺ کا یہ حکم تو پیشک ثابت ہے مگر ہمارے نزدیک یہ کوئی حکم عام نہ تھا بلکہ صرف انہی لوگوں کے ساتھ خاص تھا، جن میں آپ کی بعثت ہوتی اور جن کے لیے قرآن مجید میں اُمَّيْنَ يَا مُشْرِكُينَ کی اصطلاح استعمال کی گئی ہے۔“

(برہان، طبع چارم، صفحہ 140، جون 2006ء)

وہ مزید لکھتے ہیں کہ:

”ہمارے فقہا کی غلطی یہ ہے کہ انہوں نے قرآن و سنت کے باہمی ربط سے اس حدیث کامدعا بھینے کے بجائے اسے عام ٹھہرا کر ہر مرتد کی سزا موت قرار دی اور اس طرح اسلام کے حدود و تعریفات میں ایک ایسی سزا کا اضافہ کر دیا، جس کا وجود ہی اسلامی شریعت میں ثابت نہیں ہے۔“

(برہان، صفحہ 143، طبع چارم، جون 2006ء)

مرتد کی سزا کے بارے میں غامدی صاحب کے اس موقف کا جائزہ لیا جائے تو ان کے استدلال کا خلاصہ یہ ہے کہ:

1۔ فقہائے اسلام نے صحیح بخاری کی حدیث ((من بدل دینه فاقتلوه .)) ..... ”جو مسلمان اپنادین بدل لے تو اسے قتل کر دو۔“ کو غلطی سے ایک عام حکم سمجھا ہے، جبکہ یہ ایک خاص حکم ہے۔

2۔ فقہائے اسلام نے مذکورہ بالا ایک ہی حدیث کی بنابر ہر قسم کے مرتد کے لیے قتل کی سزا بیان کر دی ہے۔

3۔ مذکورہ حدیث کی اصل قرآن مجید کی ایک آیت سورۃ التوبہ: 5 ہے، جس کے بعد ان حدیث کا حکم خاص ہو جاتا ہے۔

4۔ اسلام کے حدود و تعریفات میں مرتد کے لیے قتل کی سزا کا کوئی وجوہ نہیں۔ اب غامدی صاحب کے اس موقف کا ہم تحریک کرتے ہیں۔

### (1) کیا حدیث مذکورہ کا حکم عام نہیں؟

غامدی صاحب مذکورہ حدیث کے حکم کو عام نہیں مانتے جب کہ عربیت کا تقاضا یہ ہے کہ اسے عام مانا جائے۔ اس حدیث: ((من بدل دینه فاقتلوه۔)) ..... ”جو مسلمان اپنادین بدل لے تو اسے قتل کرو۔“ میں من موصولہ کا اسلوب وہی ہے جو درج ذیل حدیث کا ہے: ((مَنْ غَشَّ فَلَيْسَ مِنَ)).

(جامع ترمذی، حدیث: 1315)

”جس نے دھوکہ دیا، وہ ہم میں سے نہیں۔“

اس حدیث میں بھی من (جو، جو کوئی، جس نے) موصولہ آیا ہے۔ اور اس کا حکم عام ہے۔ اس سے ہر دھوکہ دینے والا شخص مراد ہے۔ یہ نہیں کہا جا سکتا کہ اس سے دھوکہ دینے والا کوئی خاص فرد مراد ہے۔ عرب کے دھوکے باز مراد ہے، اور عجم کے دھوکے باز مراد نہیں ہو سکتا۔

غامدی صاحب نے حدیث: ((من بدل دینه فاقتلوه۔)) میں من موصولہ کو اس کے عام حکم معنوں میں لینے کی بجائے ”مشرکین عرب“ کے خاص معنوں میں لیا ہے جو کہ عربیت کے بالکل خلاف ہے اور قرآن و حدیث کا جو مفہوم بھی عربیت کے خلاف لیا جائے، وہ غلط ہے کیونکہ یہ قرآن و حدیث کی معنوی تحریف ہے جو قرآن و حدیث کے ائکار کے مترادف ہے اور اس حریب سے سارے دین کو دور نبھی۔ تک محدود کر کے پوری شریعت اسلامیہ کا تباپا نچا کیا جا سکتا ہے اور یہ کارنامہ ہمارے زمانے کے منکریں حدیث، بالخصوص غامدی صاحب بڑی دیدہ دلیری سے سرانجام دے رہے ہیں۔

چہ دلاور است دزدے کہ بکف چراغ دارد

⦿ البتہ اس مقام پر عربیت کی رو سے ایک سوال یہ اٹھایا جاسکتا ہے کہ کیا اس مَنْ (جو) میں کافر بھی شامل ہے تو اس سوال کے جواب کی وضاحت خود نبی ﷺ نے اپنی دوسری احادیث میں فرمادی ہے کہ اس سے مسلمان مراد ہے۔ مثال کے طور پر ایک متفق علیہ حدیث ہے، جو پچھے گزر چکی ہے:

((عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "لَا يَحِلُّ دمُ امْرِئٍ مُسْلِمٍ يَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ رَسُولَ اللَّهِ إِلَّا يَأْخُذُ ثَلَاثَ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ، وَالثَّيْبَ الزَّانِي، وَالْمُفَارِقَ لِمَدِينَةِ النَّارِكَ لِلْجَمَاعَةِ.))

(صحیح بخاری، رقم: 2878)

"حضرت عبد اللہ (بن مسعود رضی اللہ عنہ) سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کسی مسلمان کا خون بہانا جائز نہیں جو یہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں، مساوا تین صورتوں کے: ایک یہ کہ اس نے کسی کو قتل کیا ہو، دوسری یہ کہ وہ شادی شدہ زانی ہو اور تیسرا یہ کہ وہ اپنادین چھوڑ کر (مسلمانوں کی) جماعت سے الگ ہو جائے۔"

اس سے معلوم ہوا کہ ہر مسلمان کے مرتد ہو جانے پر اس کے لیے قتل کی سزا ہے، قطع نظر اس سے کہ وہ مسلمان ہونے سے پہلے عرب کا مشرق تھا یا عمجم کا کافر تھا۔ دونوں صورتوں میں ایک ہی سزا ہے۔

(۲) کیا مرتد کی سزا کا مبنی اور بنیاد صرف ایک ہی حدیث ہے؟

عامدی صاحب کا کہنا ہے کہ فقہائے اسلام نے صرف صحیح بخاری کی ایک حدیث: ((مَنْ بَدَأَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ.)) کی بنیاد پر مرتد کے لیے قتل کی سزا یا ان کو ردی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ عامدی صاحب کا یہ دعویٰ علمی خیانت پر مبنی ہے اور وہ یہ بات عام لوگوں کو دھوکہ دینے کے لیے

فرما رہے ہیں۔ فقہائے اسلام کے اس اجتماعی فیصلے کی بنیاد صرف ایک حدیث پر نہیں بلکہ متعدد احادیث صحیح پر ہے جن کو ہم اس مضمون کے شروع میں بیان کر چکے ہیں۔

غامدی صاحب کا یہ ”طریق واردات“ کہ کسی مسئلے پر بحث و استدلال کے لیے اس سے متعلق تمام احادیث کو پیش نظر رکھنے کی بجائے بعض حدیثوں کو لے لینا اور بعض کو چھوڑ دینا معروف دیانت دار ان طریق بحث و استدلال نہیں ہے بلکہ یہ کام ان کے لیے اپنے مسلمہ اصول کے بھی خلاف ہے۔ وہ خود مانتے ہیں کہ:

”چوتھی چیز یہ ہے کہ کسی حدیث کا مدعایاً متعین کرتے وقت اس بات کی تمام روایات پیش نظر رکھی جائیں۔ بارہا ایسا ہوتا ہے کہ آدمی حدیث کا ایک مفہوم سمجھتا ہے لیکن اسی باب کی تمام روایات کا مطالعہ کیا جائے تو وہ مفہوم بالکل دوسری صورت میں نمایاں ہو جاتا ہے۔“

(میزان، صفحہ 73، طبع دوم، اپریل 2002ء۔ اصول و مہادی، صفحہ 72، طبع فروری 2005ء)

مگر مرتد کی سزا کے معاملے میں اور شادی شدہ زانی کے لیے رجم یعنی سنگاری کی حد کے بارے میں غامدی صاحب نے اپنے اس اصول کا بھی خون کر دیا ہے۔ انہوں نے اس بارے میں صرف ایک حدیث کی بنا پر ایک غلط رائے قائم کر لی ہے اور باقی متعلقہ روایات سے چشم پوشی کر لی ہے۔

### (۳) نذکورہ حدیث کا قرآن سے ربط:

غامدی صاحب کہتے ہیں کہ فقہائے اسلام نے حدیث ((مَنْ بَدَأَ دِينِهِ فَاقْتُلُوهُ۔)) ..... ”جو مسلمان اپنادین بدال لے، تو اسے قتل کر دو“ کو قرآن کی اصل سے متعلق نہیں کیا اور قرآن و سنت کے باہمی ربط سے اس حدیث کا مدعایا اور مطلب سمجھنے کی کوشش نہیں کی جس کے نتیجے میں انہوں نے مرتد کے لیے ایک الیٰ سزا (قتل) قرار دے دی جس کا اسلامی حدود و تغیریات میں کوئی وجود نہ تھا۔ اس کے بعد انہوں نے اس حدیث کا ربط قرآن مجید کی سورۃ التوبہ کی اس آیت ۵ سے جوڑا ہے، جسے ہم ان کے ترجمے کے ساتھ یہاں درج کرتے ہیں:

(فَإِذَا أَنْسَلْخَ الْأَشْهُرُ الْحَرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ  
وَجَدُّتُمُوهُمْ وَخُذُّوْهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِنْ  
تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَاتَّوْا الزَّكُوْهُ فَخَلُّوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ  
رَّحِيمٌ) (التوبہ: 5)

(التوبہ: 5)

”پھر جب حرام میں گزر جائیں تو ان مشرکین کو جہاں پاؤ قتل کر دو اور اس کے لیے ان کو پکڑو اور ان کو گھیرو اور ہر گھاٹ میں ان کے لیے تاک لگاو، لیکن اگر وہ کفر و شرک سے توبہ کر لیں اور نماز کا احتیام کریں اور زکوٰۃ ادا کرنے لگیں تو انھیں چھوڑ دو۔ بے شک اللہ مغفرت کرنے والا اور رحم فرمانے والا ہے۔“

آخر مرتد کے بارے میں مذکورہ حدیث اور اس قرآنی آیت میں کیا ربط و اشتراک ہو سکتا ہے؟ اسے ہر وہ شخص جان سکتا ہے جس نے زندگی میں کبھی ایک مرتبہ بھی قرآن مجید کو کھلے ذہن کے ساتھ بکھھ کر پڑھا ہو۔ قرآن مجید کی اس آیت کو جیسا کہ اس کے مضمون سے ظاہر ہے، مفسرین حضرات نے مشرکین کے خلاف جہاد و قتال سے متعلق قرار دیا ہے، جب کہ مذکورہ حدیث مرتد کے بارے میں حکم بیان کرتی ہے۔ اب ارتداد کی سزا اور جہاد و قتال کے درمیان کیا باہمی ربط ہے؟ اس عقدے کی گردہ کشاکی صرف غامدی صاحب کی عقل و منطق ہی کر سکتی ہے جو قرآن و حدیث کی عبارات میں اپنے خیالات پڑھنے کی عادی ہو چکی ہے۔ علمی دیانت کا تقاضا تو یہ تھا کہ مرتد کے بارے میں آمدہ حدیث کو قرآن مجید کی ان آیات سے جوڑا جاتا جن میں ارتداد اور مرتدین کا ذکر آیا ہے مگر اپنا داشتہ طور پر نہیں کیا گیا، کیونکہ ۶

خود بدلتے نہیں قرآن کو بدل دیتے ہیں

قرآن مجید میں ارتداد اور مرتدین کا ذکر درج ذیل مقامات پر موجود ہے اور جن اور

مولانا اصلاحی صاحب نے بھی اپنی تفسیر "تدریس قرآن" میں بیان کیا ہے۔ سورۃ البقرہ کی آیت: 217 اور سورۃ المائدۃ کی آیت: 54۔ اپنی بات کی وضاحت کے لیے اس جگہ ہم ان میں سے صرف ایک ہی حوالے پر اتفاق کرتے ہیں:

﴿وَمَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمْتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَئِنَّكُمْ حَبْطُ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُولَئِنَّكُمْ أَصْحَبُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِيلُونَ ۝﴾

(البقرۃ: 217)

"اور جو کوئی تم میں سے اپنے دین سے پھرے گا اور کفر کی حالت ہی میں مرے گا تو اس کے سارے اعمال دنیا اور آخرت میں ضائع ہو جائیں گے۔ ایسے لوگ دوزخی ہوں گے اور ہمیشہ دوزخ میں رہیں گے۔"

قرآن مجید کا یہ مقام اور دوسرے مذکورہ مقامات ایسے ہیں جن کو ارتدا اور مرتدین کے حوالے سے ان احادیث سے جوڑا جاسکتا ہے جن میں مرتد کے بادے میں کوئی حکم آیا ہے اور غامدی صاحب کے استاد، مولانا اصلاحی صاحب نے بھی اپنی تفسیر "تدریس قرآن" میں ان قرآنی مقامات کی وضاحت میں ارتدا اور مرتدین کا ذکر کیا ہے گرانہوں نے سورۃ التوبہ کی آیت نمبر 5 میں مرتدین کا کوئی تذکرہ نہیں کیا، جسے غامدی صاحب خواہ مخواہ مرتد سے متعلق حدیث کے ساتھ جوڑا رہے ہیں۔

(۲) کیا مرتد کے لیے قتل اسلامی سزا نہیں؟

غامدی صاحب کے موقف کا آخری نکتہ یہ ہے کہ اسلام کے حدود و تعزیرات میں مرتد کے لیے سزا کا کوئی وجود نہیں ہے۔ یہ تمام فقہائے اسلام کی مشترکہ اور متفقہ غلطی ہے کہ انہوں نے اسے اسلامی حدود و تعزیرات میں شامل کر رکھا ہے۔

ہم نے گزشتہ صفحات میں مرتد کے لیے سزاے قتل کو احادیث صحیحہ کے نصوص، تعامل

صحابہ، ائمہ مجتہدین اور تمام فقہائے اسلام کے اجماع سے ثابت کیا ہے۔ اس کے بعد بھی اگر کوئی شخص یہ کہتا ہے کہ اسلام کے حدود و تعریفات میں مرتد کے لیے قتل کی سزا کا کوئی وجود نہیں ہے تو وہ اسلامی شریعت اجماع امت کا منکر ہے اور ایسا منکر شخص یقیناً گمراہ ہے۔

سوال یہ ہے کہ کیا یہ سلف سے خلف تک عرب و جنم کے تمام مجتہدین اور فقہائے اسلام عربیت سے نآشنا، قرآن و حدیث کو سمجھنے سے عاری اور شریعت کے احکام سے ناواقف تھے کہ سب نے مل کر یہ غلطی کر دی کہ مرتد کے لیے سزاۓ قتل قرار دے دی اور اسلام میں اپنی طرف سے بدعت کے طور پر ایک ایسی شرعی حد داخل کر دی جس کا اسلامی حدود و تعریفات میں کوئی وجود نہ تھا؟ ایسی بات کہنے کی جарат صرف وہی شخص کر سکتا ہے جس کا دماغ درست نہ ہو، جس کے دل میں ذرا بھی خوف خدا نہ ہو اور جسے آخرت کا ذرنش ہو۔



## 11۔ دیت (Blood Money) کا مسئلہ

دیت کے مسئلے میں بھی غامدی صاحب امت مسلمہ کے متفقہ اور اجماعی موقف کے خلاف ہیں۔ علمائے اسلام کا اس پر اتفاق اور اجماع ہے کہ قتل خطا کی دیت مقرر ہے جو کہ سو اونٹ یا اُس کی قیمت ہے اور یہ کہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدمی ہے۔ مگر غامدی صاحب کہتے ہیں کہ اسلام میں دیت کی مقدار مقرر نہیں ہے اور یہ کہ عورت اور مرد کی دیت میں کوئی فرق نہیں ہے۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں کہ:

”اسلام نے دیت کی کسی خاص مقدار کا ہمیشہ کے لیے تعین کیا ہے، نہ افراد کے لحاظ سے دیجوں میں کسی فرق کی پابندی ہمارے لیے لازم ٹھہرائی۔“.....  
”عورت کی دیت، اس زمانے کے ارباب حل و عقد اگر چاہیں تو پوری مقرر کر سکتے ہیں۔“

(میزان، حصہ اول، صفحہ 213، ٹیکنگ سی 1985ء، لاہور)

لیکن غامدی صاحب کا مذکورہ موقف مارے نزد یہ صحیح نہیں ہے۔ کیونکہ ان کا موقف سنت اور اجماع امت کے خلاف ہے۔  
اب ہم دیت کے مسئلے کو تفصیل سے بیان کریں گے۔

### قرآن اور مسئلہ دیت:

جہاں تک قرآن حکیم میں قتل خطا کی دیت کا تعلق ہے تو اس کے واجب ہونے کا ثبوت درج ذیل آیت میں ملتا ہے:  
 »وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَا وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَا«

فَتُخْرِبُونَ رَقَبَةً مُؤْمِنَةً وَدَيَّةً مُسْلِمَةً إِلَى أَهْلِهِ إِلَّا أَنْ يَصَدِّقُوا

(النساء: 92)

”کسی مومن کا یہ کام نہیں ہے کہ دوسرے مومن کو قتل کرے مگر یہ کہ اس سے چوک ہو جائے اور جو شخص کسی مومن کو غلطی سے قتل کر دے تو اس کا کفارہ یہ ہے کہ ایک مومن کو غلامی سے آزاد کر دے اور مقتول کے وارثوں کو دیت دی جائے، البتہ یہ کہ وہ دیت معاف کر دیں۔“

اس آیت میں مقتول کے لیے ”مُؤْمِنًا“ کا لفظ آیا ہے جس کے معنی عربی زبان میں ”مومن مرد“ کے ہیں اور مومن عورت کے لیے عربی زبان میں ”مُؤْمِنَةٌ“ کا لفظ آتا ہے جو یہاں مذکور نہیں ہے۔ لہذا مفسرین کرام اور فقهاء اسلام نے اس جگہ بغیر کسی معنوی تاویل کے صرف ”مسلمان مرد“ مرا دیا ہے اور آیت کے الفاظ »وَدَيَّةً مُسْلِمَةً إِلَى أَهْلِهِ« ..... (اور مقتول کے وارثوں کو دیت ادا کی جائے۔) سے دیت کی ادائیگی کے واجب ہونے کو قرآنی حکم قرار دیا ہے۔ لیکن دیت کی مقدار کا تعین اس آیت میں نہیں کیا گیا۔ مقدار دیت ہمیں صحیح احادیث سے ملتی ہے۔

جیسا کہ ابو بکر جحا ص نے ”احکام القرآن“ میں لکھا ہے کہ:

((لِمَا لَمْ يَكُنْ مَقْدَارُ الدِّيَةِ مِبْيَانًا فِي الْكِتَابِ كَانَ فَعْلُ النَّبِيِّ ﷺ فِي ذَلِكَ وَارِدًا مُورَدًا بِالْبَيَانِ وَفِعْلَهُ ﷺ إِذَا وَرَدَ مُورَدًا بِالْبَيَانِ فَهُوَ عَلَى الْوُجُوبِ.))

(ج 2، ص 239)

”چونکہ الکتاب یعنی قرآن میں دیت کی مقدار بیان نہیں ہوئی ہے اس لیے نبی ﷺ کے عمل سے اس بارے میں وضاحت مل جاتی ہے اور نبی ﷺ کے عمل کی وضاحت سے یہ ثابت ہو جاتا ہے کہ آیت میں صرف دیت کا واجب ہونا مراد ہے۔“

اس بارے میں قاضی شاء اللہ پانی پتی رحیم اللہ بھی اپنی مشہور تفسیر "تفسیر مظہری" میں لکھتے ہیں:

"دیت کی مقدار جمل ہے اور کس پر دیت واجب ہے، اس کا بیان بھی آیت میں نہیں ہے، رسول اللہ ﷺ نے اس کو بیان فرمادیا ہے۔"

(تفسیر مظہری، ج 3، ص 201، مطبوعہ دہلی)

پھر لفظ "دیة" پر بحث کرتے ہوئے امام جصاص فرماتے ہیں:

(( ان دیة المرأة لا يطلق عليها اسم الدية وإنما ينالها الاسم  
مقیداً إلا ترى الله يقال دية المرأة نصف الدية وأطلاق اسم الدية  
إنما يقع على المتعارف المعتمد وهو كمالها . ))

(أحكام القرآن، جلد 2، صفحہ 238)

"در حقیقت عورت کی دیت پر لفظ دیت کا اطلاق نہیں ہوتا بلکہ عورت کے لیے اس لفظ کا محدود مفہوم مراد ہوتا ہے جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ عورت کی دیت آدمی دیت ہے دراصل لفظ دیت کا عام استعمال صرف پوری دیت کا مفہوم لیے ہوتا ہے۔"

گویا امام جصاص کے نزدیک آیت زیر بحث میں صرف مسلمان مرد کی دیت مراد ہے عورت یا اس کی دیت سرے سے مذکور ہی نہیں ہے۔

بعض لوگوں کا یہ خیال ہے کہ چونکہ عربی زبان میں عام طور پر مذکور کے صینے میں مؤنث بھی تعلیماً شامل ہوتی ہے لہذا آیت مذکور میں مؤمناً کے لفظ میں عورت بھی داخل ہے۔ اس لیے جو دیت از روئے حدیث مقتول مسلمان مرد کی ہے وہی عورت کی بھی ہے۔ اور مقدار دیت کے لحاظ سے مرد اور عورت میں کوئی فرق نہیں ہے۔

مگر ہم دیکھتے ہیں کہ "تقلیب" کا قاعدہ عربی زبان کا کوئی ایسا قطعی اصول نہیں ہے جس کی بناء پر ہر جگہ مذکور کے صینے میں مؤنث کو شامل سمجھا جائے۔ خود قرآن حکیم میں بھی بہت سے ایسے نظائر ملتے ہیں جہاں قاعدہ تقلیب باطل ہے اور مذکور کا صینہ صرف مذکور ہی کے لیے

آیا ہے۔ اس میں مؤنث ہرگز شامل نہیں ہے۔

1۔ مثال کے طور پر سورۃ نور کی آیت 33 میں ہے:

**﴿فُلِّ الْمُؤْمِنِينَ يَعْصُوَا مِنْ أَهْسَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ﴾**

”اے نبی! مومن مردوں سے کہو کہ اپنی نظریں بچا کر رکھیں اور اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کریں۔“

اس جگہ المؤمنین مذکور کا صیغہ ہے اور اس میں مؤنث داخل نہیں ہے۔ گویا مومنین سے مراد صرف ”مرد مسلمان“ ہیں اور عورتیں ان میں شامل نہیں ہیں۔ اس لیے کہ بعد کی آیت: 31 میں یہی حکم مومنات (مسلمان عورتوں) کو دیا گیا ہے۔

2۔ سورۃ انفال آیت 65 میں ہے کہ:

**﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ ۚ﴾**

”اے نبی! مومنوں کو جنگ پر ابھارو۔“

سب جانتے ہیں کہ جنگ و قتال کرنا صرف مردوں پر فرض ہے، عورتوں پر فرض نہیں ہے اس لیے آیت میں مومنین کے لفظ میں عورتیں شامل نہیں ہیں۔

3۔ سورۃ جمعہ آیت 9 میں ہے کہ:

**﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَأَسْعُوا**

**إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ۖ﴾**

”اے لوگو! جو ایمان لائے ہو اجب پکارا جائے نماز کے لیے جمعہ کے دن تو اللہ کے ذکر کی طرف دوڑو اور خریدو فروخت چھوڑ دو۔“

اس آیت میں **﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا﴾** ..... (اے مومنوں) اور پھر **﴿فَاسْعُوا﴾**

(پھر دوڑو) دلوں کا خطاب مذکور کے صیغوں میں ہے مگر ان میں مؤنث شامل نہیں ہیں کیونکہ نماز جمعہ کی فرضیت صرف مردوں کے لیے ہے عورتوں کے لیے نہیں ہے۔ لہذا یہاں پر

**﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا﴾** اور **﴿فَاسْعُوا﴾** کے مخاطب مردوں میں عورتیں شامل نہیں ہے۔

4۔ سورہ احزاب آیت 50 میں ہے:

﴿وَأُمْرَأٌ مُؤْمِنَةٌ إِنْ وَهْتَ نَفْسَهَا الْلَّهُبِيٌّ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَنْ يَسْتَكْحِهَا خَالِصَةً لَكَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ ۝﴾

”اور وہ مومن عورت جس نے اپنے آپ کو نبی کے لیے ہبہ کیا ہوا اگر نبی اسے نکاح لینا چاہے، یہ رعایت خالصتاً تمہارے لیے ہے، دوسرے مومنوں کے لیے نہیں ہے۔“

اس آیت میں بھی مومنین کے ذکر سینے میں موئٹ شامل نہیں ہیں۔ اس لیے کہ یہاں پر صرف عام مردوں کا ذکر ہو رہا ہے جن کے لیے تحدید نکاح کرنے کا حکم موجود ہے وار اس عام حکم کے برعکس نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس بارے میں خصوصی اجازت کا اس آیت میں ذکر ہو رہا ہے۔ لہذا یہاں پر لفظ مومنین صرف مرد مسلمان کے لیے آیا ہے اور اس میں عورتیں شامل نہیں ہیں۔

5۔ سورہ احزاب آیت 36 میں ہے کہ:

﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونُ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ ۝﴾

”کسی مومن مرد اور مومن عورت کو یہ حق نہیں ہے کہ جب اللہ اور اس کا رسول کسی معاملے کا فیصلہ کروں تو پھر اسے اپنے اس معاملے میں خود فیصلہ کرنے کا اختیار حاصل رہے۔“

اس آیت، میں بھی لفظ مومن سے مراد صرف مرد مسلمان ہے اور اس میں مسلمان عورت شامل نہیں ہے کیونکہ اس کے لیے الگ سے مُؤْمِنَة کا لفظ آیا ہے۔

6۔ سورہ توبہ آیت 71 میں ہے کہ:

﴿وَالْمُؤْمِنُوْنَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمُ أُولَائِيَّاءِ بَعْضٍ ۝﴾

”مومن مرد اور مومن عورتیں ایک دوسرے کو رفیق ہیں۔“

یہاں چونکہ المُؤْمِنُونَ میں عورتیں شامل نہ تھیں اس لیے ان کا ذکر بعد میں الگ سے کیا گیا ہے۔

7۔ سورہ بقرہ آیت 128 میں ہے کہ:

﴿رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمِينَ لَكَ﴾

”اے ہمارے پروردگار اہم دونوں کو اپنا مطیع فرمان بنا۔“

اں مقام پر بھی لفظ مسلمین (دو مسلم) مذکور کا صیغہ ہے اور اس میں مؤمن و داخل نہیں ہیں۔ کیونکہ یہاں پر دعا کرنے والے صرف دو مرد حضرت ابراہیم اور حضرت اسماعیل علیہما السلام ہی مراد ہیں اور کوئی عورت شامل نہیں ہے۔

◎ قرآن مجید میں مومنوں (یا مومنین) اور مومنات یا مسلمین اور مسلمات کا یہی اسلوب کم از کم بارہ مقامات پر موجود ہے جہاں مردوں کے صیغے میں عورتیں شامل نہیں ہیں بلکہ ان کے لیے الگ طور پر تذکرہ کرنا ضروری تھا رہا ہے۔

مثال کے طور پر ملاحظہ ہو: سورہ فتح، آیت: 51، سورہ نور، آیت: 12۔ 13، سورہ توبہ، آیت: 72، سورہ احزاب، آیت: 35۔ 58۔ 73، سورہ نوح، آیت: 28، سورہ بروج، آیت: 12، سورہ محمد، آیت 19، نیز سورہ حدید، آیت 12۔

مندرجہ بالا نظائر کی روشنی میں ہم اس امر کو آسانی سمجھ سکتے ہیں کہ قرآن مجید اور عربی زبان و بیان کا یہ کوئی قطعی اصول یا کلیئے نہیں ہے کہ ہر جگہ تغلیب کے تحت مردوں کے صیغے میں عورتوں کو بھی شامل سمجھا جائے۔ اگر کہیں تغلیب کے تحت ایسا ہوتا ہے کہ مذکور کے صیغے میں عورت داخل ہوتی ہے تو بعض اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ مذکور کے صیغے میں عورت شامل نہیں ہوتی اور تغلیب کا قاعدہ باطل ہو جاتا ہے۔

بھی وجہ ہے کہ آیت ز پر بحث میں مفسرین اور فقہاء حضرات نے مُؤْمِنَۃ کے لفظ سے صرف مسلمان مرد ہی مراد لیا ہے اور عورت کو اس میں شامل نہیں سمجھا۔ جیسا کہ احکام القرآن میں امام ابو بکر جاص نے لکھا ہے کہ:

((ان الله تعالى إنما ذكر الرجل في الآية.))

(أحكام القرآن، ج 2، ص 238)

”الله تعالیٰ نے اس آیت میں صرف (مسلمان) مرد کا ذکر کیا ہے (مسلمان عورت کا نہیں)۔“

تفلیب کی اس بحث کے بعد اب ہم مذکورہ آیت دیت پر غور کریں تو یہاں پر کوئی ایسا قرینہ قاطعہ موجود نہیں ہے جس کی وجہ سے لفظ مُؤْمِنَا میں مرد اور عورت دونوں کو شامل سمجھا جائے۔ اب اگر ایک شخص پورے زور سے یہ کہتا ہے کہ یہاں تغلیب کے تحت موسماً میں عورت بھی داخل ہو سکتی ہے تو کوئی دوسرا شخص بھی اسی قوت سے یہ کہہ سکتا ہے کہ یہاں پر تغلیب کا قاعدہ سرے سے موثر ہی نہیں ہے اور باطل ہے اور یہاں پر لفظ مُؤْمِنَا سے صرف اس کا الغوی مفہوم ”مسلمان مرد“ ہی مراد ہے۔ بلکہ ایک لحاظ سے دیکھا جائے تو دسرے شخص کا موقف کچھ وزنی معلوم ہو گا، اس لیے کہ وہ لفظ ”مُؤْمِن“ کی کوئی معنوی تاویل نہیں کر رہا ہے بلکہ اسے تھیک لغوی اور اصطلاحی معنوں میں لے رہا ہے۔

### حدیث اور مسئلہ دیت:

حدیث کی جن معتبر کتابوں میں صحیح سند کے ساتھ قتل خطا میں دیت کی جوروایات آئی ہیں ان کے الفاظ یہ ہیں:

((ان في النفس مائة من الابل..))

”نفس (جان) کی صورت میں (دیت) سواونٹ ہے۔“

(موطأ امام مالک، کتاب العقول، سنن نسائی، کتاب القصاص، والقواعد الدینیات)

یہاں پر لفظ نفس استعمال ہوا ہے جس کے معنی جان کے ہیں یہ لفظ عربی زبان میں مذکور اور مسوونٹ دونوں کے لیے بھی آتا ہے اور بعض اوقات یہ صرف مذکر کے لیے بھی استعمال ہوتا ہے۔  
1۔ مثال کے طور پر سورہ نساء آیت 1 میں ہے کہ:



4۔ سورہ قصص آیت 33 میں ہے کہ:

﴿قَالَ رَبِّيْ قُلْتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَاخَافَ أَنْ يُقْتَلُونَ﴾

”مویٰ نے عرض کیا اے میرے رب؛ میں تو ان کا ایک آدمی قتل کر چکا ہوں، ذرتا ہوں کہ وہ مجھے مارڈا لیں گے۔“

اس آیت میں نفس سے مراد ایک قبطی مرد ہے جو حضرت مویٰ کے ہاتھوں مصر میں مارا گیا تھا۔ اس امر کی تصریح خود قرآن میں دوسری جگہ (ملاحظہ ہو: القصص 15-19) مذکور ہے۔

5۔ اسی طرح سورہ توبہ آیت 41 میں ہے:

﴿إِنْفِرُوا خِفَافًا وَثِقَالًا وَجَاهِلُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفِسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ﴾

”نکلو، خواہ بلکہ ہو یا بوجھل اور جہاد کرو، اللہ کی راہ میں اپنے ماں اور اپنی جانوں کے ساتھ۔“

سب جانتے ہیں کہ اللہ کی راہ میں جہاد و قال صرف مردوں پر فرض ہے اور نفیر عام کے مخاطب صرف مرد ہیں۔ یہاں پر بھی نفس کے لفظ میں کوئی عورت شامل نہیں ہے۔ اس کے علاوہ خود اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ کو قرآن مجید میں دو مقامات پر نفس سے بھی تعمیر کیا ہے۔

﴿وَيَحْذِرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ﴾ (آل عمران: 28)

”اللہ تمہیں اپنے آپ سے ڈراتا ہے۔“

﴿كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ﴾ (الانعام: 12)

”اس (اللہ) نے اپنے اوپر رحمت کو لازم کر لیا ہے۔“

ان دونوں جگہوں پر لفظ نفس کا اطلاق ذات باری تعالیٰ پر ہوا ہے۔ مزید برآں لفظ نفس کے مفہوم میں تو کافر و مشرک بھی شامل ہیں اور صحیح احادیث میں بعض خاص قسم کے کافروں کی دیت آدمی قرار دی گئی ہے۔

خود قرآن میں اسی آیت زیر بحث میں آگے ایک مومن مقتول کا کفارہ صرف ﴿تَخْرِيرُ رَقْبَةٍ﴾ ..... (ایک مسلمان غلام آزاد کرنا) قرار دیا ہے۔ اس کی دیت سرے سے نہیں رکھی

صرف کفارہ ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُوَّ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَعْرِيرُ رَقْبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ۚ﴾

(النساء: 92)

”پھر اگر وہ مسلمان مقتول کسی ایسی قوم سے تھا جس سے تمہاری دشمنی تھی تو اس کا کفارہ ایک مسلمان غلام آزاد کرتا ہے۔“

گویا ایسا مومن قتل خطا کے نتیجے میں ہلاک ہو تو از روئے قرآن و شریعت اس کی کوئی دیت ہی نہیں ہے۔ کیا حدیث کے لفظ نفس کا عمومی اطلاق اس مقتول مومن پر نہیں ہوتا۔ یقیناً نہیں ہوتا۔ ورنہ اس مقتول مومن کے لیے بھی قرآن میں دیت کا ذکر آتا جس کی مقدار حدیث نے سواتھ مقرر کی ہے۔

پس ثابت ہوا کہ حدیث کے لفظ نفس میں عموم نہیں ہے بلکہ اس حدیث میں صرف مرد کی دیت بیان ہوئی ہے۔ عورت اس میں شامل نہیں ہے۔

ان مثالوں کو پیش نظر رکھتے ہوئے اس حدیث پر دوبارہ غور کریں جس کے الفاظ یہ ہیں:

((فِي النَّفْسِ مَاةٌ مِنَ الْأَبْلِ))

”جان میں دیت کی مقدار سو (100) اونٹ ہیں۔“

مطلوب یہ ہے کہ نفس کی دیت سو (100) اونٹ ہے۔ اب اگر کوئی شخص جس طرح یہ کہہ سکتا ہے کہ اس حدیث کے لفظ نفس میں عورت بھی شامل ہے تو بالکل اسی طرح سے کوئی دوسرا شخص یہ بھی کہہ سکتا ہے کہ حدیث میں مستعمل نفس دیت میں عورت شامل نہیں ہے کیونکہ لفظ نفس صرف مرد کے لیے بھی آتا ہے اور اس میں عورت شامل نہیں ہوتی۔

لفظ نفس کے لغوی مفہوم اور اس کے استعمال کی اس بحث کا صریح نتیجہ یہی نکلتا ہے کہ عربی زبان میں جہاں بھی یہ لفظ استعمال ہوتا ہو تو اس میں حقی طور پر نہ تو عموم کا مفہوم ہوتا ہے کہ اس سے لازماً مرد اور عورت دونوں مراد ہوئے جائیں اور نہ ہی حقی طور پر صرف مرد کا خاص مفہوم لیا جاسکتا ہے۔ بلکہ نفس کا لفظ اپنے اندر دونوں احتمالات رکھتا ہے۔

لہذا دیت کے بارے میں مذکورہ بالا حدیث میں بھی لفظ نفس محل ہے اور تشریع کا تھاج، اس میں جس قدر احتمال اس مطلب کا ہے کہ اس میں مرد اور عورت دونوں شامل ہیں بالکل اسی قدر احتمال اس مفہوم کا بھی ہے کہ اس سے صرف مرد ہی مراد لیا جائے۔

اب تک کی بحث کا حاصل یہ ہے کہ عورت کا مسئلہ دیت پر صرف قرآن مجید میں مذکور لفظ مومن یا حدیث میں مستعمل لفظ نفس سے یہ استدلال نہیں کیا جاسکتا کہ ان دونوں مقامات پر ان دونوں الفاظ کے مفہوم میں مرد اور عورت دونوں شامل ہیں۔ ایسا سمجھنا عربیت کی رو سے بالکل غلط ہو گا۔

اب ہم صحیح حدیث کی بنیاد پر یہ استدلال کریں گے کہ عورت اور مرد کی دیت برابر نہیں ہے۔ بلکہ ان میں فرق موجود ہے۔ صحیح حدیث میں ہے کہ:

((عقل المرأة مثل عقل الرجل حتى يبلغ الثالث من ديتها.))

(رواہ النبأ، دارقطنی وصحیح ابن خزیم)

”عورت کی دیت مرد کی دیت کے برابر ہے بشرطیکہ مقدار دیت (کل دیت کے) ایک تھائی سے زیادہ۔“

(بموالاة في الجامع الاصول في احاديث رسول، مؤلف شیخ منصور علی باصفیج، ج 2، ص 11۔

نیز مصنف عبدالرازق، ج 79، ص 296)

اس حدیث میں جراحات یعنی اعضا کے تلف ہونے یا زخموں کی صورت میں دیت کا بیان آیا ہے جس کا واضح مطلب یہ ہے کہ عورت کی دیت جراحات میں بھی صرف اسی حد تک مرد کی دیت کے برابر ہوتی ہے جب مقدار دیت کل دیت (سو اونٹ) کے ایک تھائی سے متجاوز نہ ہو۔ اگر عورت کی مقدار دیت کل دیت کے ایک تھائی سے بڑھ جائے (کل دیت کا نصف وغیرہ ہو جائے) تو پھر مرد اور عورت کی دیت میں مساوات نہیں رہے گی بلکہ دونوں کی دیت میں عدم مساوات پیدا ہو جائے گی۔

اس طرح حدیث بالا سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ مرد اور عورت کی دیت جراحات میں

بھی مساوی نہیں ہے بلکہ ان میں واضح فرق پایا جاتا ہے۔ اور جب جراحات کی دیت میں بھی مرد اور عورت کی دیت کے ماہین عدم مساوات ہے تو پھر ان دونوں کی پوری دیت میں کیونکہ مساوات ہوگی؟

اب ہم امام بخاری رض کے ایک ہم عصر محدث محمد بن نصر مروزی (متوفی 294ھ) کی کتاب "السنة" سے ایک حوالہ پیش کریں گے۔

((حدیث اسحاق (انباء) ابو اسامة عن محمد بن علقمة قال كتب عمر بن عبد العزيز في الدييات، فذكر في الكتاب وكانت دية المسلم على عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم مائة من الأبل فقومها)).

"ہم سے اکٹھنے روایت کیا انہوں نے ابو اسامة سے انہوں نے محمد بن عمرو بن علقمة سے کہ حضرت عمر بن عبد العزیز رض نے دیات کے بارے میں ایک کتاب لکھی جس میں یہ تحریر تھا کہ "رسول الله ﷺ" کے عہد میں مسلمان مرد کی دیت سواوٹ تھے۔ پھر حضرت عمر بن خطاب رض نے شہریوں کے لیے اس مقدار کے تبادل کے طور پر ایک دینار یا بارہ ہزار درہم دیت مقرر کی اور رسول اللہ ﷺ کے عہد میں آزاد مسلمان عورت کی دیت پچاس اونٹ تھی۔ پھر حضرت عمر بن خطاب رض نے (اپنے زمانے میں) شہریوں کے لیے اس مقدار کے تبادل پانچ سو دینار یا چھوٹا ہزار درہم دیت مقرر کی۔"

واضح رہے کہ جیسا کہ نام ہی سے ظاہر ہے اس کتاب میں امام صاحب نے صرف وہ حدیثیں شامل کی ہیں جن کو "سنن ثابت" کا درجہ حاصل ہے۔ لہذا عورت کی دیت کے مسئلے میں رسول اللہ ﷺ کی سنن یہ ہے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدمی ہے.....!! جو لوگ مرد اور عورت کی دیت میں مساوات کے قائل ہیں وہ اپنے موقف کی تائید کے لیے یہ صحیح حدیث بھی پیش کرتے ہیں:

((الْمُسْلِمُونَ تَكَافَأُ دَمَاءُهُمْ)).

”تمام مسلمانوں کے خون برابر ہیں۔“

مگر یہ حدیث تو مسلمانوں کے خون میں مساوات کو ظاہر کرتی ہے۔ مرد اور عورت کی دیت... کا برابر ہونا اس سے کہاں ثابت ہو گیا؟ پھر امت کے تمام فقہاء، محدثین اور مفسرین نے اس حدیث کو قصاص کے ضمن میں لیا ہے اور اس کا مطلب یہ لیا گیا ہے کہ قتلِ عمد میں قصاص لینا ضروری ہے۔ مقتول خواہ مرد ہو یا عورت ہو یا غلام ہو ہر صورت میں خون برابر ہے اور قاتل سے اس کا قصاص لیا جائے گا۔ حافظ ابن کثیر اس حدیث کو قصاص میں برابری کے مفہوم میں لیتے ہوئے لکھتے ہیں:

((فِي كِتَابِ عُمَرٍو بْنِ حَزْمٍ: أَنَ الرَّجُلَ يُقْتَلُ بِالْمَرْءَةِ فِي الْحَدِيثِ

الْأُخْرِ: الْمُسْلِمُونَ تَتَكَافَأُونَ دَمَاءَهُمْ.)) (تفیر ابن کثیر، ج 2، ص 62)

”عمر بن حزم کے مکتوب میں لکھا ہے کہ ”عورت کے قصاص میں مرد کو بھی قتل کیا جائے گا۔“ حدیث میں بھی ہے کہ ”تمام مسلمانوں کے خون برابر ہیں۔“

خود صاحب مکملۃ المصالح نے اس حدیث کو کتاب القصاص میں بیان کیا ہے اور کتاب الدیات میں اس کا ذکر تک نہیں کیا ہے۔

آثار صحابہ رضی اللہ عنہم اور اجماع صحابہ رضی اللہ عنہم:

ای مسئلہ دیت کے بارے میں حضرت عمر بن الخطاب اور حضرت علی بن ابی طالب دونوں حضرات کا یہ قول ملتا ہے:

((عَنْ إِبْرَاهِيمَ النَّخْعَنِيِّ عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ وَ عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ  
إِنَّهَا قَالَ أَعْقَلُ الْمَرْءَةِ عَلَى النَّصْفِ مِنْ دِيَةِ الرَّجُلِ فِي النَّفْسِ وَ  
فِيمَا دُونَهَا.))

(سنن الکبری امام ترمذی، ج 8، ص 96۔ نیز کتاب الجاز امام محمد، ج 4، ص 284)

”ابراهیم نخعی فرماتے ہیں کہ حضرت عمر بن الخطاب اور حضرت علی بن ابی طالب دونوں کا یہ قول

ہے کہ عورت کے قتل نفس اور زخموں کی دیت مرد کی دیت سے آدمی ہے۔“

تفسیر نیشاپوری (تفسیر غرائب القرآن) میں اسی آئینہ دیت کے تحت مذکور ہے کہ:

((ان دیة المرأة نصف دیة الرجل با جماع المعتبرین من  
الصحابه.))

”عورت کی دیت مرد کی دیت کا نصف ہے اور اس پر معتبر صحابہ کا اجماع ہے۔“

### اجماع امت:

قتل خطاہ میں عورت کی دیت مرد کے مقابل میں نصف ہونے پر امت مسلمہ کا اجماع ہے۔ اسی حقیقت کو علامہ ابن رشد اپنی کتاب ”بداية المجتهد“ میں ائمہ اربعہ کے مشقہ مسلک کے طور پر بیان فرماتے ہیں:

۱- ((اما دیة المرأة فانهم اتفقوا على النصف من دیة الرجل في  
النفس فقط.)) (بدایۃ الجہد، ج ۲، ص 315)

”باتی رہا عورت کا معاملہ تو اس بارے میں سب کا اتفاق ہے کہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے آدمی ہے۔“

۲- التشریع الجنائی میں عبدالقدار عودہ شہید لکھتے ہیں کہ عورت کی نصف دیت پر پوری امت متفق ہے۔

((ومن المتفق عليه ان دیة المرأة على النصف من دیة الرجل  
في القتل.)) (التشریع الجنائی، ج ۱، ص 669)

”اس امر پر امت کا اتفاق رائے ہے کہ قتل (خطاء) کی صورت میں عورت کی دیت مرد کی دیت کا نصف ہوگی۔“

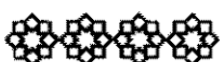
اب اگر اجماع امت بھی دین میں جلت ہے اور وہ یقیناً جلت ہے تو ہم کہہ سکتے ہیں کہ اسلامی قانون میں قتل خطاء کی صورت میں عورت کی دیت مرد سے نصف ہے۔ اور اس بارے

میں غامدی صاحب کا موقف صحیح نہیں ہے۔

### حاصلِ بحث:

حاصلِ بحث یہ ہے کہ قانون اسلامی میں قتل خطاہ کی صورت میں دیت کی مقدار سو اونٹ مقرر ہے، البتہ عورت کی دیت مرد کی دیت سے نصف رکھی گئی ہے۔ قرآن و سنت سے اسی کی تائید ہوتی ہے اور تعامل صحابہ و ائمۂ امت سے بھی بھی امر ثابت ہوتا ہے۔ لہذا غامدی صاحب کا یہ موقف غلط ہے کہ اسلام میں اس دیت کی مقدار مقرر نہیں اور یہ کہ عورت اور مرد کی دیت برابر نہیں ہے۔ عورت پیداواری عامل یا معاشی طور پر کسی کی کفیل نہیں ہوتی۔ اس لیے بالعموم اس کی ہلاکت سے خاندان یا ورثاء کو اس قدر مالی نقصان نہیں اٹھانا پڑتا جس قدر مالی نقصان ایک مرد کے مرجانے سے اٹھانا پڑتا ہے۔ اسی طرح وراثت میں بھی قرآن نے مرد کے مقابلے میں عورت کا حصہ نصف قرار دیا ہے۔ اور مالی معاملات میں بھی آدمی گواہی رکھی ہے۔

لیکن دین کے بارے میں کسی مسلمان کا یہ طرز عمل ہرگز نہیں ہو سکتا کہ جب تک اسے شریعت کے اور دنواہی کی حکمت سمجھ میں نہ آئے، یا اگر کوئی شرعی مسئلہ اس کی خواہش نفس کے خلاف ہو تو وہ اسے تسلیم نہ کرے، ایسا کرنا ایمان کے منافی اور کفر کے متراوٹ ہے۔



## 8۔ پردے کے بارے میں مغالطہ انگلیزیاں

عورت کے پردے کے بارے میں جناب جاوید احمد غامدی صاحب کا کوئی ایک موقف نہیں ہے بلکہ وہ وقت اور حالات کے مطابق اپنا موقف بدلتے رہتے ہیں:

- ① بھی فرماتے ہیں کہ عورت کے لیے چادر، بر قعہ، دوپٹے اور اوڑھنی کا تعلق دور نبویٰ کی عرب تہذیب و تمدن سے ہے اور اسلام میں ان کے بارے میں کوئی شرعی حکم موجود نہیں ہے۔
- ② بھی ارشاد ہوتا ہے کہ سورہ الاحزاب کی آیت 59..... جس میں ازواج مطہرات، بنات نبی ﷺ اور عام مسلمان خواتین کو جلباب یعنی بڑی چادر اور اس کا کچھ حصہ چہرے پر لٹکا کر گھر سے باہر نکلنے کا حکم ہے ..... یہ حکم ایک عارضی حکم تھا اور ایک واقعی تدبیر تھی جو مسلم خواتین کو منافقین اور یہودیوں کی طرف سے چھیڑ چھاڑ اور ایذا پہنچانے سے بچانے کے لیے اختیار کی گئی تھی۔ یہ قرآن کا کوئی مستقل حکم نہیں تھا جو بعد میں آنے والی مسلمان خواتین پر بھی لاگو ہو۔
- ③ اور بھی کہتے ہیں کہ جلباب کا تعلق صرف ازواج مطہرات کے ساتھ خاص تھا۔ اس مضمون میں ہم سب سے پہلے قرآن کی روشنی میں پردے کے احکام کی تفصیل بیان کریں گے اور آخر میں پردے کے بارے میں غامدی صاحب کے مثلوں اور متفاہ موقف پر تبصرہ کریں گے۔

قرآن مجید میں پردے کے احکام:

عورت کے پردے کے بارے میں اکثر لوگ یہ خلط بحث کرتے ہیں کہ وہ ستر اور جلباب

میں فرق نہیں کرتے، جب کہ شریعت اسلامیہ میں ان دونوں کے الگ الگ احکام ہیں۔ عورت کا ستر یہ ہے کہ وہ اپنے چہرے اور دونوں ہاتھیلوں کے سوا اپنا پورا جسم چھپائے گی جس کا کوئی حصہ بھی وہ اپنے شوہر کے سوا کسی اور کے سامنے کھول نہیں سکتی۔ ستر کا یہ پر دہ ان افراد سے ہے جن کو شریعت نے حرم قرار دیا ہے اور ان حرم افراد کی پوری تفصیل قرآن مجید کی سورہ نور کی آیت 31 میں موجود ہے اور ان میں عورت کا باپ، اس کا بیٹا، اس کا بھائی، اس کا بھانجہ، اور اس کا بھتیجا وغیرہ شامل ہیں۔ ان حرم افراد سے عورت کے چہرے اور اس کے ہاتھوں کا پر دہ نہیں ہے، البتہ ان کے سامنے عورت اپنے سر اور سینے کو اوڑھنی یا دوپٹہ وغیرہ سے ڈھانپنے گی۔ ستر اور زینت کے بارے میں احکام سورہ نور میں اسی طرح بیان ہوئے ہیں:

﴿وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَعْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَخْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا  
يُبَدِّلْنَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلَيُضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُبُونِهِنَّ  
وَلَا يُبَدِّلْنَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا بِسُعْوَتِهِنَّ أَوْ أَبْنَائِهِنَّ أَوْ آبَاءَ بُعْوَتِهِنَّ أَوْ  
أَبْنَائِهِنَّ أَوْ آبَاءِ بُعْوَتِهِنَّ أَوْ إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي  
إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي أَخْوَاتِهِنَّ أَوْ نِسَانِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهِنَّ  
أَوْ الْتَّابِعِينَ غَيْرَ أُولَئِي الْأَرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ أَوِ الْطَّفَلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهِرُوا  
عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءِ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيَعْلَمَ مَا يُخْفِنَ مِنْ  
زِينَتِهِنَّ وَتُؤْبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا إِلَيْهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفَلِّحُونَ ۝﴾

(النور: 27 تا 31)

”اے بنی! آپ مومن عورتوں سے کہیں کہ وہ اپنی نگاہیں پنج رکھیں، اپنے ستر کی حفاظت کریں اور اپنی زینت کو ظاہرنہ کریں مگر جو اس میں سے خود بخود ظاہر ہو جائے اور اپنے دوپٹے اپنے سینوں پر ڈالے رہیں۔ اور اپنی زینت کو ظاہرنہ کریں مگر اپنے شوہروں کے سامنے، یا اپنے باپ کے، یا اپنے سر کے، یا اپنے بیٹوں کے، یا اپنے شوہر کے بیٹوں کے، یا اپنے بھائیوں کے، یا اپنے بھائیوں

کے بیٹوں کے، یا اپنی بہنوں کے بیٹوں کے، یا اپنی عورتوں کے، یا اپنے لوگوں غلام کے، یا زیر دست مردوں کے جو کچھ غرض نہیں رکھتے، یا ایسے لڑکوں کے جو عورتوں کے پردے کی باتوں سے ابھی ناداواقف ہوں۔ اس کے علاوہ وہ اپنے پاؤں زور سے نہ ماریں کہ ان کی مخفی زینت معلوم ہو جائے اور اسے ایمان والوں تک تم سب مل کر اللہ کی طرف رجوع کرو، تاکہ تم فلاح پاؤ۔“

گھر میں محروم مردوں کے سامنے عورت کے لیے پردے کی بھی صورت ہے۔ مگر عورت کا حجاب اس کے ستر سے بالکل مختلف ہے اور یہ وہ پردہ ہے، جب عورت گھر سے باہر کی ضرورت کے لیے نکلتی ہے یا گھر کے اندر غیر محروم مردوں سے سامنا ہوتا ہے۔ جیسا کہ قرآن کریم میں اسے بھی ”حجاب“ قرار دیا گیا ہے:

﴿وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْتَلُوْهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ﴾

(الاحزاب: 53)

”جب تم ان (از وابح مطہرات) سے کسی شے کا سوال کرو تو حجاب کے پیچھے سے کیا کرو۔“

اس صورت میں شریعت کے وہ احکام ہیں جو اپنی مردوں سے عورت کے پردے سے متعلق ہیں۔ حجاب کے یہ احکام قرآن مجید کی سورہ احزاب کی دو آیات (54 اور 59) میں بیان ہوئے ہیں جن کا مفہوم یہ ہے کہ گھر سے باہر نکلنے وقت عورت جلباب (یعنی بڑی چادر اور ڈھنگی تاکہ اس کا پورا جسم ڈھک جائے، ایسے ہی چہرے پر بھی چادر کا ایک پلوڈا لے گی۔ اب وہ صرف اپنی آنکھ کھلی رکھ سکتی ہے، باقی پورا جسم چھپائے گی۔ یہ چہرے پر نقاب کا حکم ہے، اپنی مردوں سے عورت کا یہ پردہ ہے، جسے ”حجاب“ کہا جاتا ہے۔ اردو زبان میں اسے ”گھونگھٹ نکالنا“ بھی کہتے ہیں۔ اس کے بارے میں ارشاد خداوندی ہے کہ:

﴿إِنَّهَا النَّبِيُّ فُلَّ أَرْوَاجِلَكَ وَبَشِّرَكَ وَنِسَاءُ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِيْنَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيْهِنَّ ذَلِكَ أَذْنَى أَنْ يُعْرَفُنَ فَلَا يُؤْذِنَ وَكَانَ اللَّهُ

(الاحزاب: 59)

”اے نبی! اپنی بیویوں، بیٹیوں اور مسلمان عورتوں سے کہہ دو کہ اپنے اوپر اپنی چادروں کے پولنکالیا کریں۔ یہ زیادہ مناسب طریقہ ہے تاکہ وہ پہچان لی جائیں اور انھیں کوئی نہ ستائے۔ اللہ تعالیٰ سخشنے والا مہربان ہے۔“

سب سے پہلے اس آیت کے اصل الفاظ پر غور کیجیے۔ اس میں یہ دو اصطلاحات آیا، جس کا مصدر ادبیاء ہے اور عربی زبان میں اس کے معنی ”قریب کرنے“ اور ”لپیٹ لینے“ کے ہیں مگر جب اس کے ساتھ غلبی کا صلہ آجائے تو پھر اس میں اڑخاء کا مفہوم پیدا ہو جاتا ہے کہ ”اوپر سے لٹکالیتا“ دوسرا اہم لفظ جلا بیہمہن ہے۔ جلا بیہمہن جمع ہے جلباب کی جس کے معنی رِداء (عینی) ”بڑی چادر“ کے ہیں اور اس کے ساتھ مِن کا حرف آیا ہے جو یہاں تعجبیں ہی کے لیے ہو سکتا ہے، لیکن چادر کا ایک حصہ۔ مطلب یہ ہے کہ عورتیں جب کسی ضرورت کے لیے مگر سے باہر لٹکیں تو اپنی بڑی چادر میں اچھی طرح اوڑھ لپیٹ لیں اور ان کا ایک حصہ یا ان کا پلو اپنے اوپر لٹکالیا کریں۔ اردو زبان میں اسے گھونگھٹ لٹکانا کہا جاتا ہے۔ ادبیاء علی کے الفاظ کا استعمال عربی زبان میں اسی مفہوم کے لیے ہے۔ جب کسی عورت کے چہرے پر سے کپڑا سرک جائے تو اسے دوبارہ چہرے پر لٹکانے کے لیے عربی زبان میں یوں کہا جائے گا۔

((اذْنِي تُؤْبَلِثُ عَلَى وَجْهِكِ))

”اپنا کپڑا اپنے چہرے پر لٹکالو۔“

اور جب ہم یہ کہتے ہیں کہ عورت کے لیے چہرے کے پردے اور کپڑا لٹکانے کا یہ حکم اجنبی مردوں سے متعلق ہے تو یہ مفہوم لینے کا واضح قرینہ اسی آیت کے ان الفاظ میں موجود ہے کہ ((ذِلِّكَ اذْنِي أَنْ يَعْرَفُنَ فَلَا يُؤْذِنُونَ)) یعنی جب عورتیں اپنے چہرے کا پردہ کریں اور چادر اوڑھیں گی تو اجنبی لوگوں کو معلوم ہو جائے گا کہ یہ شریف زادیاں ہیں۔ اس طرح کسی بد باطن کو یہ جرأت نہ ہوگی کہ وہ ان کو چھیڑے یا ستائے۔ ظاہر ہے کہ اس طرح پہچانے

کی اور چھیڑنے سنانے کی صورت گھر سے باہر کے ماحول ہی میں پیش آسکتی ہے۔ دوسرے یہ کہ بڑی چادر لینے کی ضرورت بھی عموماً گھر سے باہر ہو سکتی ہے، کیونکہ گھر میں اجنبی مردوں کی آمد شاذ و نادر ہی ہوتی ہے۔ گھر میں چونکہ اکثر محروم مردوں سے ہی سامنا ہوتا ہے، لہذا اس کے لیے عورت کے پردے کے بارے میں الگ سے حکم موجود ہے جو سورہ نور کی آیت 31 میں اس طرح آیا ہے: ﴿وَلَيُضُرُّنَّ بِعُمُرٍ هُنَّ عَلَىٰ جُمُوْبِهِنَّ﴾ ..... اور عورتوں کو چاہیے کہ وہ اپنی اوڑھیاں اپنے سینوں پر ڈال لیا کریں۔ ”گویا گھر کے اندر عورت کو چادر پہننے کی ضرورت نہیں، صرف اوڑھنی کافی ہو سکتی ہے، کیونکہ گھر میں اجنبی مردوں سے بہت کم سامنا ہوتا ہے اور جب وہ گھر سے باہر نکلے گی تو بڑی چادر اوڑھنے کی جس کا ایک حصہ ہپنے پھرے پر بھی ڈال لے گی۔

پرده کے سلسلہ میں تیسرا اہم آیت سورۃ الاحزاب کی آیت حجاب (نمبر 53) بھی ہے جس میں یہ مسلمہ بیان ہوا کہ اگر کوئی غیر محروم شخص خواتین خانہ سے کسی چیز کا سوال کرے تو اسے حجاب کے پیچھے سے یہ تقاضا کرنا چاہیے۔ اس سے یہ پتہ چلا ہے کہ جہاں سورۃ الاحزاب کی آیت 59 کی رو سے خواتین کو گھروں سے باہر جلباب ..... یعنی اسی بڑی چادر جو سر سے انھیں ڈھانپ لے اور اس میں ان کا چہرہ بھی چھپ جائے ..... اوڑھنے کا حکم ہے، وہاں سورۃ الاحزاب کی آیت 53 کی رو سے گھروں کے اندر بھی غیر محروم مردوں سے انھیں حجاب کا اہتمام کرنا چاہیے۔ یہ احکام تو غیر محروم مردوں کے لیے ہیں، جہاں تک محروم مردوں کا تعلق ہے تو سورہ نور کی آیت زینت (27) کی رو سے عورتوں کو چند محروم مردوں کے سامنے ہی اپنی زینت دکھانے کی اجازت ہے۔

امت مسلمہ کے تمام جلیل القدر مفسرین نے سورۃ احزاب کی اس آیت 59 کا یہی مفہوم بیان کیا ہے:

1۔ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ نے اس کی جو تفسیر بیان فرمائی ہے، اسے حافظ ابن کثیر نے اپنی تفسیر میں اس طرح نقل کیا ہے کہ:

((أَمْرَ اللَّهِ نِسَاءُ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا خَرَجْنَ مِنْ بَيْوَتِهِنَّ فِي حَاجَةٍ أَنْ  
يغْطِيَنَّ وُجُوهَهُنَّ مِنْ فَوْقِ رُؤْسَهُنَّ بِالْجَلَابِيبِ وَبِدِينِ عِيَّنا  
وَاحِدَةً.))

(تفسیر القرآن العظيم ج 3، ص 518، طبع پروت)

”اللہ نے مسلمان عورتوں کو حکم دیا ہے کہ جب وہ کسی کام کے لیے گھروں سے  
نکلیں تو اپنی چادروں کے پلو اوپر سے ڈال کر اپنا منہ چھپائیں اور صرف ایک  
آنکھ کھلی رکھیں۔“

2۔ ابن جریر اور ابن منذرؓ کی روایت ہے کہ محمد بن سیرینؓ نے حضرت عبیدہ سلمانی سے اس  
آیت کا مطلوب پوچھا۔ (یہ حضرت عبیدہ نبی ﷺ کے زمانے میں مسلمان ہو چکے تھے  
مگر حاضر خدمت نہ ہو سکے تھے۔ حضرت عمر بن الخطابؓ کے زمانے میں مدینہ آئے اور وہیں  
کے ہو کر رہ گئے۔ انہیں فقہ اور قضا میں قاضی شریح فیض الدینؓ کے ہم پلے مانا جاتا تھا۔)  
انہوں نے جواب میں کچھ کہنے کی بجائے اپنی چادر اٹھائی اور اسے اس طرح اوڑھا کر  
پورا سرا در پیشانی اور پورا منہ ڈھانک کر صرف ایک آنکھ کھلی رکھی۔

3۔ امام ابن جریر طبریؓ نے اپنی تفسیر جامع البیان (ج: 33/22) پر اسی آیت کے تحت لکھا  
ہے کہ ”شریف عورتیں اپنے لباس میں لوٹدی ہوں سے مشابہ بن کر گھر سے نہ نکلیں کہ ان  
کے چہرے اور سر کے بال کھلے ہوئے ہوں، بلکہ انہیں چاہیے کہ اپنے اوپر اپنی  
چادروں کا ایک حصہ لکھا کریں تاکہ کوئی فاسق ان کو چھیڑنے کی جرأت نہ کریں۔“

4۔ امام فخر الدین رازیؓ اپنی تفسیر بکری میں اسی آیت کے ضمن میں لکھتے ہیں کہ:  
((فَأَمْرَ اللَّهُ الْحَرَائِرَ بِالتَّجْلِبِ ..... الْمَرَادُ يَعْرَفُ أَنَّهُنْ لَا يَزْنِيْنَ  
لأنَّ مَنْ تَسْتَرَ وَجْهَهَا مَعَ أَنَّهُ لَيْسَ بَعُورَةً لَا يَطْمَعُ فِيهَا أَنْهَا تَكْشِفُ  
عُورَتَهَا فَيَعْرَفُنَّ أَنَّهُنْ مَسْتَوْرَاتٌ لَا يَمْكُنُ طَلْبُ الزِّنَا مِنْهُنَّ)).  
”اللہ تعالیٰ نے آزاد عورتوں کو چادر اوڑھنے کا حکم دیا ہے۔ اس سے مقصود یہ ہے

کہ لوگوں کو معلوم ہو جائے کہ یہ بد کار عورتیں نہیں ہیں۔ کیونکہ جو عورت اپنا چاہرہ چھپائے گی، حالانکہ چہرہ ستر میں داخل نہیں ہے، اس سے کوئی شخص یہ موقع نہیں کر سکتا کہ وہ اپنا ستر غیر کے سامنے کھولنے پر راضی ہوگی۔ اس طرح ہر شخص جان لے گا کہ یہ بارپردہ عورتیں ہیں، ان سے زنا کی امید نہیں کی جاسکتی۔“

5۔ مشہور مفسر مشری، اسی آیت کی تفسیر میں بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:  
((يَوْمَ خِينَهَا عَلَيْهِمْ وَيَغْطِيهِنَّ بِهَا وَجْهَهُنَّ وَأَعْطَافُهُنَّ)).

(الکشاف، جلد 2، صفحہ 221)

”وہ اپنے اوپر اپنی چادروں کا ایک حصہ لٹکالیا کریں اور اس سے اپنے چہرے اور اپنے اطراف کو اچھی طرح ڈھانک لیں۔“

6۔ علامہ نظام الدین نیشاپوری اپنی تفسیر ”غواص القرآن“ میں اسی آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:  
”عورتیں اپنے چادر کا ایک حصہ لٹکالیا کریں، اس طرح عورتوں کو سر اور چہرہ ڈھانکنے کا حکم دیا گیا ہے۔“

(جلد 22، صفحہ 32)

7۔ مشہور حنفی مفسر ابو بکر جصاص اپنی تفسیر میں اسی آیت کے بارے میں تحریر کرتے ہیں کہ:  
((فِي هَذِهِ الآيَةِ دَلَالَةٌ أَنَّ الْمَرْأَةَ مَأْمُورَةٌ بِسِرْ وَجْهَهَا عَنِ الْأَجْنِيَّنِ وَإِظْهَارِ السِّرْ وَالْعَفَافِ عِنْ الْخُرُوجِ لَكُلًا يَطْمَعُ أَهْلُ الرِّيبِ فِيهِنَّ)).

”یہ آیت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ عورت کو اجنبیوں سے اپنا چہرہ چھپانے کا حکم ہے اور اسے گرسے نکلتے وقت ستر اور عفت کا اظہار کرنا چاہیے تاکہ مشتبہ سیرت و کردار کے لوگ اسے دیکھ کر کسی طمع میں بتلانہ ہوں۔“

(احکام القرآن، جلد 3، صفحہ 458)

8۔ علامہ عبداللہ بن احمد بن محمود فیضی میں اسی آیت کے تحت لکھتے ہیں کہ:

((وَمَعْنَى ﴿يُذْبِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيهِنَّ﴾ ير خیہن علیہن و یغطین بھا وجہہن وأعطافہن۔))

(تفسیر شیعی، ج: 3، ص: 313)

”اور آیت کے الفاظ ﴿يُذْبِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيهِنَّ﴾ کا مطلب یہ ہے کہ عورتیں اپنے اوپر اپنی چادروں کا ایک حصہ لٹکالیا کریں اور اس طرح اپنے چہروں اور اپنے اطراف کو اچھی طرح ڈھانک لیں۔“

9۔ مفتی محمد شفیع مرحوم اپنی تفسیر ”معارف القرآن“ میں اسی آیت کے تحت لکھتے ہیں کہ: ”اس آیت نے بصراحت چہرہ کے چھپانے کا حکم دیا ہے۔ جس سے اس مضمون کی مکمل تائید ہو گئی جو اپر حجاب کی پہلی آیت کے ذیل میں مفصل بیان ہو چکا ہے کہ چہرہ اور تھیلیاں اگرچہ فی نفسہ ستر میں داخل نہیں، مگر بوجہ خوف فتنہ کے ان کا چھپانا بھی ضروری ہے، صرف بجوری کی صورتیں مستثنی ہیں۔“

(معارف القرآن، جلد 4، صفحہ 234)

10۔ مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی مرحوم نے اس آیت کے تحت اپنی تفسیر میں لکھا ہے کہ ”اللہ تعالیٰ صرف چادر لپیٹ کے زینت چھپانے ہی کا حکم نہیں دے رہا ہے بلکہ یہ بھی فرمارہا ہے کہ عورتیں چادر کا ایک حصہ اپنے اوپر سے لٹکالیا کریں۔ کوئی معقول آدی اس ارشاد کا مطلب اس کے سوا کچھ نہیں رکھتا کہ اس سے مقصود گھونکھٹ ڈالنا ہے تاکہ جسم و لباس کی زینت چھپنے کے ساتھ ساتھ چہرہ چھپ جائے۔“

(تفسیر القرآن، جلد 4، صفحہ 131)

11۔ مولانا میمن احسن اصلاحی اپنی تفسیر ”تدبر قرآن“ میں اس آیت کی تعریج کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:



ہے، مگر اصل حکم جو عام ہے اور سب کے لیے ہے، وہ بھی ہے کہ اسلام میں عورت کے چہرے کا پردہ ضروری ہے۔ شریعت اسلامیہ نے اسی کا حکم دیا ہے۔

پردے کے بارے میں غامدی صاحب کا موقف اور اس پر ہمارا تبصرہ:

عورت کے پردے کے بارے میں جتاب جاوید غامدی صاحب کا موقف "ارقا پذیری" کا شکار رہتا ہے اور وقت کے ساتھ ساتھ حالات کے مطابق بدلتا رہتا ہے۔

اس کی مثالیں درج ذیل ہیں:

1۔ دوپٹے سے متعلق ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

"اصل میں ضرورت اس بات کی ہے کہ خواتین کو اس بات کا احساس دلایا جائے کہ ان کی تہذیب و ثقافت کیا ہے اور انھیں کن حدود کا پابند رہ کر زندگی بسر کرنی چاہیے۔ دوپٹہ ہمارے ہاں مسلمانوں کی تہذیبی روایت ہے، اس بارے میں کوئی شرعی حکم نہیں ہے۔ دوپٹے کو اس لحاظ سے پیش کرنا کہ یہ شرعی حکم ہے، اس کا کوئی جواز نہیں۔ البتہ اسے ایک تہذیبی شعار کے طور پر ضرور پیش کرنا چاہیے۔ اصل چیز سینہ ڈھانپنا اور زیب وزیست کی نمائش نہ کرنا ہے۔ یہ مقصد کسی اور ذریعے سے حاصل ہو جائے تو کافی ہے، اس کے لیے دوپٹہ ہی ضروری نہیں ہے۔"

(اہناء اشراق، ہجی 2002ء، صفحہ 47)

اس سے معلوم ہوا کہ غامدی صاحب کے نزدیک مسلمان عورت کے لیے دوپٹہ یا اوڑھنی کا استعمال کوئی شرعی حکم نہیں ہے، بلکہ ایک تہذیبی شعار اور رسم درواج ہے، جبکہ دوسری طرف قرآن مجید کی نص قطعی اور واضح حکم ہے کہ

﴿وَلَيُضْرِبُنَّ بِخُمُرٍ هُنَّ عَلَى جِيُوبِهِنَّ﴾

(النور: 27)

"اور چاہیے کہ عورتیں اپنے سینوں پر اپنی اوڑھنیاں (دوپٹے) ڈالے رہیں۔"

غالباً غامدی صاحب کے ہاں قرآن سے کوئی شرعی حکم ثابت نہیں ہوتا ہوگا۔

2۔ مارچ 2007ء میں ”جو“ اُٹی وی کے پروگرام ”عامدی نامہ“ میں اسلام اور پرده کے موضوع پر ایک مذاکرہ ہوا۔ اس مذاکرے کے شرکاء میں عامدی صاحب اور تمی خواتین: سمیعہ راحیل قاضی، نونا اسلم اور ایک دانشور غزالہ ثار شامل تھیں۔ اس مذاکرے میں عامدی صاحب نے پردوے کے بارے میں یہ موقف اختیار کیا کہ:

﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ فُلِّ أَرْوَاجِلَكَ وَتَسْتَلِكَ وَنِسَاءُ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِيْنَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيْهِنَّ ذَلِكَ أَذْنَى أَنْ يُعْرَفُنَ فَلَا يُؤْذِنَ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾

### (الاحزاب: 59)

”اے نبی! اپنی بیویوں، اپنی بیٹیوں اور مسلمان عورتوں سے کہہ دیں کہ اپنے اوپر اپنی چادروں کے پلوٹ کالایا کریں۔ یہ زیادہ مناسب طریقہ ہے تاکہ وہ پچان لی جائیں اور انہیں کوئی نہ ستائے اور اللہ بنخشنے والا مہربان ہے۔“

اس فرمان الہی میں موجود شرعی حکم ایک عارضی اور ہنگامی حکم تھا اور منافقین اور یہود کی طرف سے مسلم خواتین کو چھیڑ چھاڑ اور ایذا ارسانی سے بچانے کی ایک وقتی تدبیر تھی۔ اس آیت کا عورت کے پردوے سے کوئی تعلق نہیں ہے اور آج یہ حکم باقی نہیں ہے۔ (اس مذاکرے کی سی ذی ”اسلام میں پرده“ کے عنوان سے موجود ہے۔)

یاد رہے کہ عامدی صاحب اس سے پہلے مرتد کے لیے قتل کی سزا، کافر اور مسلمان کی وراثت اور کفار سے جہاد وغیرہ کو بھی وقتی اور ہنگامی احکام کے شرعی احکام کو تسلیم نہیں کرتے۔ اس طرح شریعت کے پیشتر احکام عامدی صاحب کی اس ایک ہی ”لاہی“ اور ”البیسی فارمولے“ کی زد میں آکر ختم ہو جاتے ہیں۔ اللہ اللہ خیر سلا!!

لیکن ہم اُن کو ان کے استاد مولانا امین احسن اصلاحی کا اس بارے میں موقف پیش کیے دیتے ہیں۔ وہ سورہ احزاب کی آیت 59 کی تفسیر کرتے ہوئے آخر میں لکھتے ہیں:

”اس نکڑے ﴿ ذَلِكَ أَذْنَى أَنْ يُعْرَفُنَ قَلَا يُؤْذِنَ ﴾ سے کسی کو یہ غلط فہمی نہ

ہو کہ یہ ایک وقتی تدبیر تھی جو اشرار کے شر سے مسلمان خواتین کو محفوظ رکھنے کے لیے اختیار کی گئی اور اب اس کی ضرورت باقی نہیں رہی۔ اول تو احکام جتنے بھی نازل ہوئے ہیں، سب حرکات کے تحت ہی نازل ہوئے ہیں لیکن اس کے معنی یہ نہیں ہیں کہ وہ حرکات نہ ہوں تو وہ احکام کا عدم ہو جائیں۔ دوسرے یہ کہ جن حالات میں یہ حکم دیا گیا تھا، کیا کوئی ذمی ہوش یہ دعویٰ کر سکتا ہے کہ اس زمانے میں حالات کل کی نسبت ہزار درجہ زیادہ خراب ہیں، البتہ حیا اور عرفت کے وہ تصورات معدوم ہو گئے جن کی تعلیم قرآن نے دی تھی۔“

(تدبر قرآن، جلد 6، صفحہ 270)

نیز اسی آیت (الاحزاب: 59) کی تفسیر میں وہ مزید لکھتے ہیں کہ:

”قرآن نے اس جلباب (چادر) سے متعلق یہ ہدایت فرمائی کہ مسلمان خواتین گھروں سے باہر نکلیں تو اس کا کچھ حصہ اپنے اوپر نکال لیا کریں تاکہ چہرہ بھی فی الجملہ ذہک جائے اور انھیں چلنے پھرنے میں بھی رحمت پیش نہ آئے۔ یہی ”جلباب“ ہے جو ہمارے دیہاتوں کی شریف بڑی بوڑھیوں میں اب بھی رائج ہے اور اسی نے فشن کی ترقی سے اب برقد کی شکل اختیار کر لی ہے۔ اس برقد کو اس زمانہ کے دل دادگان اگر تہذیب کے خلاف قرار دیتے ہیں تو دیں لیکن قرآن مجید میں اس کا حکم نہایت واضح الفاظ میں موجود ہے، جس کا انکار صرف وہی برخود لوگ کر سکتے ہیں جو خدا اور رسولؐ سے زیادہ مہذب ہونے کے مدعا ہوں۔“

(تدبر قرآن، جلد 6، صفحہ 269)

غامدی صاحب کے نزدیک امت مسلمہ کے تمام علماء کے کرام تو ”خاک“ کے مرتبہ میں ہیں اور پوری امت میں سے صرف ان کے مددوچ دو ”علماء“ ہیں جن کو وہ ”آسمان“ کا درجہ دیتے ہیں۔ چنانچہ غامدی صاحب اپنی کتاب ”مقامات“ میں لکھتے ہیں کہ:

”میں نے بھی بہت عالم دیکھے، بہتوں کو پڑھا اور بہتوں کو سنا ہے، لیکن امین احسن اور ان کے استاد حمید الدین فراہی کا معاملہ وہی ہے کہ

غالب نکتہ وال سے کیا نسبت  
خاک کو آسمان سے کیا نسبت

(مقامات، صفحہ 57، 58، مطبوعہ دسمبر 2001ء، لاہور)

لیکن عورت کے چہرے کے پردے کے بارے میں جاوید احمد عامدی صاحب کا موقف نہ صرف قرآن مجید اور اجتماعی امت کے خلاف ہے، بلکہ ان کے اپنے استاد کے موقف کے بھی خلاف ہے۔



تیراب

## فقہیات

### 1۔ کفار کے خلاف جہاد و قتال کا انکار

عامدی صاحب کافروں کے خلاف جہاد و قتال کے شرعی فریضے کے بھی منکر ہیں۔ اُن کے خیال میں نبی ﷺ اور آپ ﷺ کے صحابہ کرام نے جو جہاد و قتال کیا تھا اس کا تعلق شریعت سے نہیں تھا۔ اس کے علاوہ وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ کفار کے خلاف جہاد و قتال کرنے اور اُن کو ذمی بنانے کا حکم عهد نبوی اور عہد صحابہ کے بعد اب ہمیشہ کے لیے ختم ہو چکا ہے۔ چنانچہ وہ اپنی کتاب ”میزان“ میں لکھتے ہیں کہ:

”آنہیں (نبی ﷺ اور آپ ﷺ کے صحابہ کو) قتال کا جو حکم دیا گیا، اس کا تعلق شریعت سے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے قانون انتامِ جحث سے ہے۔“

(میزان، ص 264، ٹیجن دسمبر 2002ء)

اس کے بعد وہ مزید لکھتے ہیں کہ:

”یہ بالکل قطعی ہے کہ منکرین حق (کافروں) کے خلاف جنگ اور اس کے نتیجے میں مفتوقین پر جزئیہ عائد کر کے انہیں مخلوم اور زیر دست بنا کر رکھنے کا حق اب ہمیشہ کے لیے ختم ہو گیا ہے۔“

(میزان، ص 270، ٹیجن دسمبر 2002ء)

اس سے معلوم ہوا کہ عامدی صاحب کے نزدیک نبی ﷺ اور آپ ﷺ کے صحابہ کرام ﷺ نے کفار کے خلاف جو جہاد و قتال کیا وہ تعود بالله ایک غیر شرعی اقدام تھا۔ اُن لِلّٰهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ

اسی طرح نامدی صاحب کی رائے میں مسلمانوں کے لیے یہ بھی جائز نہیں کہ وہ کفار کے خلاف جہاد کریں اور فاتح ہو کر ان کو ذمی بنائیں۔ پھر اگر جہاد ہی جائز نہیں رہا تو مالی غنیمت کیسے جائز رہے گا؟ وہ بھی تو نامدی صاحب کی شریعت میں حرام قرار پائے گا۔

العياذ بالله

امت مسلمہ میں سے آج تک کسی نے جہاد و قتال کے حکم اور فریضے کا بھی انکار نہیں کیا۔ البتہ نبوت کے ایک جھوٹے مدعا مرتضیٰ احمد قادیانی (ملعون) نے جو اپنے آپ کو انگریز کا خود کا شستہ پودا کہتا تھا، انگریزوں کی خوشنودی کی خاطر جہاد کو حرام قرار دیا تھا۔ معلوم ہوتا ہے آج نامدی صاحب امریکہ، یورپی یونین، اسرائیل اور بھارت کی رضا حاصل کرنے کے لیے جہاد و قتال کے فریضے کا انکار کر رہے ہیں اور اسے حرام قرار دے رہے ہیں۔

دیکھئے کس قدر کتنی مشاہدہ پائی جاتی ہے مرتضیٰ احمد قادیانی کے درمیان کہ دونوں ہی بیک زبان جہاد کو حرام کہہ رہے ہیں۔

اب ہم جہاد و قتال کے بارے میں قرآن و سنت کی روشنی میں تفصیلات بیان کریں گے۔

## اسلام اور جہاد و قتال

تمہید:

”جہاد“ کے لفظی معنی ”اپناہی کوشش اور جدوجہد کرنے“ کے ہیں۔ اسلامی اصطلاح میں جہاد اُس بھرپور جدوجہد کو کہا جاتا ہے جو اللہ کی راہ میں اُس کے دین کی سر بلندی کے لیے کی جائے۔

اسلام اُس اور سلامتی کا دین ہے۔ وہ پوری انسانیت کے لیے امن و سکون کا پیغام ہے۔ لیکن وہ قلم و جبر کے خلاف جہاد کا حکم دیتا ہے۔

جہاد کی کئی قسمیں ہیں:

جہاد بالمال، جہاد بالقلم، جہاد بالسان، جہاد بالنفس اور جہاد بالسیف وغیرہ۔

جہاد بالمال یہ ہے کہ کوئی مسلمان اللہ تعالیٰ کی راہ میں اور دین کی سر بلندی کے لیے اپنا مال خرچ کرے۔

جہاد بالقلم یہ ہے کہ تحریر کے ذریعے دین کے غلبے کی کوشش کی جائے۔

جہاد بالسان یہ ہے کہ زبان کے ذریعے اعلاء کلمۃ اللہ اور دعوت دین کا کام کیا جائے۔

جہاد بالنفس یہ ہے کہ نفسانی خواہشات کے خلاف جہاد کیا جائے۔ اور ان پر قابو پاتے ہوئے نفس کو اللہ اور رسول ﷺ کی اطاعت پر لگایا جائے۔

جہاد بالسیف یہ ہے کہ توار وغیرہ اسلحے کے ذریعے باطل اور کفر کی طاقتون کے خلاف جہاد کیا جائے۔ اس جہاد کو قتال بھی کہتے ہیں۔ یہ دفاعی بھی ہوتا ہے اور جارحانہ بھی۔

یاد رہے کہ اردو زبان میں جہاد کا لفظ جہاد کی تمام اقسام کے لیے بھی استعمال ہوتا ہے اور صرف قتال کے معنوں میں بھی جہاد کا لفظ بولا جاتا ہے۔

جہاد و قتال اسلام میں ایک اہم اور مقدس فریضہ ہے جو قیامت تک جاری رہے گا۔ یہ اہل اسلام کے لیے شوکت و وقار کا ذریعہ ہے اور اس کو چھوڑنے میں ذلت و نامرادی ہے۔ یہ عام حالات میں فرض کفایہ ہے گر نفیر عام (خاص حالات) میں فرض عین بن جاتا ہے۔ جیسے نماز کا حکم ہے۔ جہاد کے بارے میں فقہائے اسلام کی رائے یہ ہے کہ:

((هو (الجهاد) فريضة محكمة وامرًا ما ضيأَ إلَى يوْم القيمة))

(الفقه الاسلامی سعی الدین ازاد دکتور دھرم رنجنی جلد 6 ص 416)

”جہاد حکم فریضہ ہے جو قیامت تک جاری رہے گا۔“

قرآن و حدیث میں جہاد و قتال کی فریضت اور اس کے بارے میں تفصیلی فضائل اور احکامات موجود ہیں۔ اس حوالے سے ہم سب سے پہلے قرآنی آیات درج کریں گے اور ان کے بعد احادیث بیان کی جائیں گی۔

۱۔ قرآن اور جہاد و قتال:

قرآن مجید کفار کے خلاف جہاد و قتال کا حکم دیتا ہے۔ قرآن میں جہاد فی سکیل اللہ کا

ذکر 26 مقامات پر آیا ہے اور قفال کا تذکرہ 79 جگہ پر ہے۔

### 1- ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ ط﴾

(البقرة: 216)

”(اے مسلمانو!) تم پر قفال (جہاد) فرض کیا گیا ہے۔“

2- ﴿ وَقَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلَيْهِمْ ۝ ۵ ۰﴾

(البقرة: 244)

”اور (اے مسلمانو!) اللہ کی راہ میں لڑو اور یقین رکھو کہ اللہ سننے والا اور جانے والا ہے۔“

3- ﴿ قَاتَلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحِرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّىٰ يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَنْ يَدِهِمْ صَفَرُوْنَ ۝ ۵ ۰﴾

(التوبہ: 29)

”(اے مسلمانو!) تم لڑاؤں اہل کتاب سے جو نہ اللہ پر ایمان رکھتے ہیں اور ان آخر کے دن پر۔ جوان چیزوں کو حرام نہیں سمجھتے، جنہیں اللہ اور اس کے رسول ﷺ نے حرام قرار دیا ہے اور نہ وہ پچے دین کو مانتے ہیں، یہاں تک کہ وہ مغلوب ہو کر خود اپنے ہاتھوں سے جزیہ دیں اور چھوٹے بن کر رہیں۔“

4- ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا تُقَايِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالْبَسَاءِ وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقُرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيرًا ۝ ۵۱ ۰﴾

(النساء: 75)

”اور تمہیں کیا ہو گیا ہے کہ تم جہاد و قفال نہیں کرتے، اللہ کی راہ میں۔ اُن بے بس مردوں، عورتوں اور بچوں کی خاطر جو اللہ کے آگے فریاد کرتے ہیں کہ اے

ہمارے رب! ہمیں اس بستی سے نکال جس میں خالموں کا راج ہے۔ ہمارے لیے اپنے پاس سے کوئی حماقی پیدا کر دے اور ہمارے لیے اپنے پاس سے کوئی مدعا کھڑا کر دے۔“

5۔ ﴿فَإِذَا لَقِيْتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضْرُبُ الرِّقَابِ ۚ﴾

(محمد:4)

”پھر جب (اے مسلمانو!) کافروں سے تمہارا مقابلہ ہوتا ان کی گرد نہیں مارو۔“

6۔ ﴿وَقَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ ۚ﴾

(البقرة:190)

”اور (اے مسلمانو!) تم اللہ کے راستے میں ان لوگوں سے لڑو جو تم سے لڑتے ہیں۔“

7۔ ﴿وَقَاتَلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَةً ۖ وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ ۝﴾

(التوبہ:36)

”اور (اے مسلمانو!) تم سب مل کر مشرکین سے جنگ کرو، جیسے وہ سب مل کر تم سے جنگ کرتے ہیں۔“

8۔ ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قاتَلُوا الَّذِينَ يَلُوْنَكُمْ مِنَ الْكُفَارِ وَلَيَجِدُوا فِيْكُمْ غِلْظَةً ۚ﴾

(التوبہ:123)

”اے ایمان والو! ان کافروں سے جنگ کرو جو تمہارے آس پاس ہیں اور چاہیے کہ وہ تمہارے اندر نہیں پائیں۔“

9۔ ﴿إِنْفِرُوا بِحَفَافًا وَنَقَالًا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفَسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ذِلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۝﴾

(التوبہ:41)

”(اے مسلمانو! تم نکلو، خواہ ہلکے ہو یا بوجل اور اپنے مال و جان سے اللہ کی راہ میں جہاد کرو۔ یہ تمہارے لیے بہتر ہے، اگر تم جانتے ہو۔“

10- ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ أَنْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَثَقْلُتُمُ الْأَرْضَ أَرْجُسْتُمُ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ فَمَا مَنَعَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ۝ إِلَّا تَنْفِرُوا يُعَذِّبُنَّكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيُسْتَبدِلُ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلَا تَنْضُرُوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾

(التوبہ:38-39)

”اے ایمان والو! تمہیں کیا ہو گیا ہے کہ جب تم سے کہا جاتا ہے اللہ کی راہ میں جہاد کے لیے نکلو تو تم زمین سے چپک جاتے ہو؟ کیا تم آخرت کے معاملے میں دنیا کی زندگی پر راضی ہو گئے؟ آخرت کے مقابلے میں دنیا کی زندگی کا سامان بہت تھوڑا ہے۔ اگر تم نہ نکلو گے تو اللہ تمہیں دردناک سزا دے گا اور تمہاری جگہ دوسری قوم لے آئے گا اور تم اللہ کا کچھ نہیں بازار سکو گے۔ اور اللہ ہر چیز پر قادر ہے۔“

11- ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونُ فِتْنَةٌ وَيُكُونُ النَّبِيُّنَ كُلُّهُمْ لِلَّهِ طَ﴾

(الانفال:39)

”اور تم کافروں سے لڑو، یہاں تک کہ فتنہ باقی نہ رہے اور دین سارے کا سارا اللہ کے لیے ہو جائے۔“

12- ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ ط﴾

(الانفال:65)

”اے نبی! امومنیں کو جہاد کا شوق دلائیں۔“

13- ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنْفِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ ط﴾

(التوبہ:73)

”اے نبی! کافروں اور مناقوں کے خلاف جہاد کریں اور ان پر سختی کریں۔“

14- ﴿ وَإِنَّمَا الْأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ۝ ﴾

(آل عمران: 139)

”اور تمہی سر بلند اور غالب رہو گے اگر تم مومن ہو۔“

15- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا حَذُّوْا حِذْرَكُمْ فَإِنْفِرُوا أَثْيَابَ أَوْ اِنْفِرُوا جَمِيعًا ط ﴾

(النساء: 71)

”اے ایمان والو! اپنے وفاع کی تیاری کرو۔ پھر دستے بنا کر یا اکٹھے مل کر جہاد کے لیے نکلا کرو۔“

16- ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيُبَشِّرُ أَقْدَامَكُمْ ۝ ﴾

(محمد: 7)

”اے ایمان والو! اگر تم اللہ (کے دین) کی مدد کرو گے تو وہ تمہاری مدد فرمائے گا۔ اور تمہارے قدم جمادے گا۔“

17- ﴿ فَرَحَ الْمُخَلَّفُونَ بِمَقْعِدِهِمْ خَلَفَ رَسُولَ اللَّهِ وَكَرِهُوا أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَالُوا لَا تَنْفِرُوا فِي الْحَرَّ طَقْلٌ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرًّا لَوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ ۝ ﴾

(التوبہ: 81)

”یچھے رہ جانے منافقین اللہ کے رسول ﷺ سے یچھے رہنے پر بہت خوش ہوئے اور انہیں گراں گزرا کر دے اپنے ماں اور اپنی جان سے اللہ کی راہ میں جہاد کریں۔ انہوں نے لوگوں سے کہا: ”گری میں نہ نکلو۔“ آپ ان سے کہیں: ”دوڑخ کی آگ اس سے زیادہ گرم ہے۔“ کاش! انہیں سمجھو ہوتی۔“

18- ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفَّا كَانُوكُمْ بُيَانٌ ۝ ﴾

مُرْصُوصٌ ۝

(الصف: 4)

”بے شک اللہ ان لوگوں کو پسند کرتا ہے جو اس کی راہ میں اس طرح مل کر لڑتے ہیں گویا سیسے پلائی ہوئی دیوار ہیں۔“

19- ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيْتُمْ فِتْنَةً فَابْتُرُوا وَإِذْ كُرُوا اللَّهُ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۝﴾

(الانفال: 45)

”اے ایمان والو! جب کسی گروہ سے تمہارا مقابلہ ہو تو ثابت قدم رہو اور اللہ کو بہت یاد کرو، تاکہ تم فلاج پاؤ۔“

20- ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَأْمُرُونَهُمْ وَأَنفُسِهِمْ أَعْظَمُ ذَرَجَةً عِنْدَ اللَّهِ طَوَّا وَأَلْتَكَ هُمُ الْفَانِزُونَ ۝ يَبْشِرُهُمْ رَبُّهُمْ بِرَحْمَةِ قَنْتَهُ وَرِضْوَانَ وَجَنَّتِ لَهُمْ فِيهَا نَعِيمٌ مُقِيمٌ ۝ خَلِيلُهُمْ فِيهَا أَبَدًا طَإِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ ۝﴾

(التوبہ: 20)

”جو لوگ ایمان لائے، انہوں نے بھرت کی اور اللہ کے راستے میں اپنے جان و مال سے جہاد کیا، ان کا درجہ اللہ کے ہاں بہت بڑا ہے اور یہی لوگ کامیاب ہیں۔ ان کا رب ان کو خوش خبری دیتا ہے، اپنی رحمت اور خوشنودی کی اور ایسے باغوں کی جن میں ان کے لیے دائیٰ نعمتیں ہوں گی۔ وہ ان میں ہمیشور ہیں گے۔  
بے شک اللہ کے پاس بڑا اجر ہے۔“

21- ﴿وَمَنْ يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلُ أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ۝﴾

(التوبہ: 74)

”اور جو اللہ کی راہ میں جہاد و قتال کرے، پھر شہید ہو جائے یا غازی ہو، تو ہم اُسے بڑا جردیں گے۔“

22- ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِلْهُ الَّذِكُومُ عَلَى تِجَارَةٍ تُسْجِنُكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ۝ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِآمَنَّ الَّذِكُومُ وَأَنَّفْسِكُمْ ذَلِكُومُ خَيْرٌ لَكُومُ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ۝ يَغْفِرُ لَكُومُ ذُنُوبَكُومُ وَيُدْخِلُكُومُ جَنَّتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَرُ۝ وَمَسَاكِنَ طَيِّبَهُ فِي جَنَّتٍ عَدْنٍ طَذْلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ۝ وَآخْرَى تُجْزِيَنَّهَا نَصْرًا مِنَ اللَّهِ وَفَتْحًا قَرِيبًا وَبَشِيرًا لِلْمُؤْمِنِينَ۝﴾

(الصف: 10 تا 13)

”اے ایمان والو! کیا میں تمہیں ایک ایسی تجارت تاؤں جو تمہیں ایک دردناک عذاب سے بچائے۔ تم اللہ اور اس کے رسول ﷺ پر ایمان رکھو اور اللہ کی راہ میں اپنے مال اور اپنی جان سے جہاد کرو۔ یہ تمہارے لیے بہتر ہے، اگر تم جانو۔ پھر اللہ تمہارے گناہ بخش دے گا، تمہیں ایسے باغوں میں داخل کرے گا، جن میں نہریں بھتی ہوں گی اور ہمیشہ رہنے والے باغوں میں تمہیں عمدہ گھر عطا کرے گا۔ یہ ہے بڑی کامیابی! اور ایک اور چیز جس کی تم تمنا رکھتے ہو، وہ ہے اللہ کی مدد اور جلد حاصل ہونے والی فتح۔ اور (اے نبی!) آپ ایمان والوں کو خوش خبری دے دیں۔“

23- ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيْتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا أَرْحُفُوا أَرْحُفًا فَلَا تُؤْلُهُمُ الْأَذْبَارَ۝ وَمَنْ يُؤْلِهِمْ يُؤْمِنِدُ ذُبْرَةً إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقَتَالٍ أَوْ مُتَحِيزًا إِلَى فِيْهِ فَقَدْ بَاءَ بِغَضَبٍ مِنَ اللَّهِ وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ۝ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ۝﴾

(الانفال: 15-16)

”اے ایمان والو! جب تمہارا مقابلہ کافروں کے لشکر سے ہو تو پیچھے نہ دکھاؤ اور

جس نے ایسے موقع پر پیچھے دکھائی تو اس پر اللہ کا غضب نازل ہوگا۔ اس کا تحکماً تہمہم ہے اور وہ بہت ہی بر اٹھکا ہا ہے۔ البتہ اگر پیچھے ہٹنا جنگی چال کے لیے ہو یا اپنے دوسرے لشکر سے جانے کے لیے ہو تو اس کی اجازت ہے۔“

24۔ ﴿إِنَّ اللَّهَ الشَّرِيكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَفْسَدُهُمْ وَأَمْوَالُهُمْ يَا أَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ طَيْقَابِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ فَدَ﴾  
(التوبۃ: ۱۱۱)

”بے شک اللہ نے مومنوں سے ان کے جان و مال خرید لیے ہیں کہ وہ انہیں ان کے بد لے میں جنت دے گا، وہ اللہ کی راہ میں دوسروں کو ہلاک کرتے ہیں اور خود بھی شہید ہوتے ہیں۔“

25۔ ﴿قُلْ إِنَّ كَانَ أَبَاؤكُمْ وَآبَاءَوْكُمْ وَإِخْرَوْكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَاتُكُمْ وَأَمْوَالُ إِنْ قَرَفْتُمُوهَا وَتِحَارَةً تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسْكِنٌ تَرْضُونَهَا أَحَبَ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَجَهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ طَوَالَهُ لَا يَهُدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ ۝﴾  
(التوبۃ: ۲۴)

”کہہ دیجیے، اگر تمہارے باپ، تمہارے بیٹے، تمہارے بھائی، تمہاری بیویاں، تمہارا خاندان، تمہارا وہ مال جو تم نے کیا، تمہارا وہ کاروبار جس کے مندا ہونے کا تمہیں اندیشہ ہے اور تمہارے رہنے کے گھر جنہیں تم پسند کرتے ہو، (یہ ساری چیزیں تمہیں اللہ اور اس کے رسول ﷺ اور اس کی راہ میں جہاد کرنے سے زیادہ محظوظ ہیں تو انتظار کرو، یہاں تک کہ اللہ اپنا حکم بھیج دے۔ اور اللہ نافرمان لوگوں کو ہدایت نہیں دیتا۔“

درج بالا قرآنی آیات سے واضح ہوتا ہے کہ اسلام میں جہاد و قتال کی بڑی اہمیت ہے۔ ایک اندازے کے مطابق قرآن مجید میں تین پاروں کے جنم کے برابر ایسی آیات موجود ہیں

جن کا تعلق جہاد و قتال سے ہے۔

جہاد قرآن کی رو سے فرض ہے۔ یہ دفائی بھی ہوتا ہے اور جارحانہ بھی۔ جہاد اللہ کی راہ میں ان کافروں کے خلاف کیا جاتا ہے جو مسلمانوں کے ملک پر حملہ کریں یا اسلام کے لیے خطرہ بن جائیں۔ یا اسلام کی راہ میں اپنے کفر و شرک اور ظلم و ستم کی وجہ سے رکاوٹ بنیں۔ غیر مسلموں کے کافرانہ اور ظالمانہ اقتدار کا خاتمه کر کے ان کو ذمی بنانا بھی اس کا ایک حصہ ہے۔ پہلے قریب کے کفار سے نپنا جائے گا، پھر دور والوں سے۔ یہ جہاد و قتال اُس وقت تک جاری رہے گا، جب تک دنیا میں کفر و شرک کے غلبے کا قتنہ باقی ہے۔ اگر مسلمان جہاد نہیں کریں گے تو وہ اللہ تعالیٰ کے تبر و غضب کے مستحق ہوں گے۔ جہاد ہر حال میں کیا جائے گا۔ خواہ وسائل کم ہوں یا زیادہ۔ اقدامی جہاد کے لیے چند شرائط ہیں، مگر مدافعانہ جہاد کے لیے کوئی شرط نہیں۔ وہ مجاہدین اللہ تعالیٰ کے محبوب ہیں جو اُس کی راہ میں صفت باندھ کر اس طرح لڑنے ہیں گویا وہ سیسے پلاںی ہوئی دیوار ہیں۔ مسلمانوں کو جہاد کا شوق دلایا گیا ہے۔ وہ اپنا تحفظ اور دفاع بھی کریں گے اور میدانِ جنگ میں اللہ کا ذکر کرتے ہوئے ثابت قدمی بھی دکھائیں گے۔ اللہ سبحانہ کا وعدہ ہے کہ وہ پچ مسلمانوں کو ہمیشہ فتح و کامرانی عطا فرمائے گا۔ جہاد سے جی چرانا منافت کی علامت ہے۔ جو مجاہد فتح پائے وہ غازی ہے اور جو مارا جائے وہ شہید ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ نے دونوں سے جنت کا وعدہ کر رکھا ہے۔

## 2- احادیث اور جہاد و قتال:

نبی ﷺ نے 27 غزوات میں حصہ لے کر جہاد کیا۔ 56 سرا یا سمجھے۔ ذیل میں جہاد سے متعلق احادیث میش کی جاتی ہیں:

1 - ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ حَفَظَهُ اللَّهُ؛ قَالَ: سَيِّلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أَئِ الْعَمَلُ أَفْضَلُ؟ قَالَ: إِيمَانٌ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. قِيلَ ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ: "الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ". قِيلَ ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ: "حَجَّ مَبْرُورٌ".))

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ سے پوچھا گیا کہ کون سائل افضل ہے؟ فرمایا: اللہ پر اور اس کے رسول پر ایمان لانا۔ پوچھا گیا: اس کے بعد کون سائل افضل ہے؟ فرمایا: جہاد فی سبیل اللہ۔ پوچھا گیا: اس کے بعد؟ فرمایا: مقبول حجّ۔“

2- ((عَنْ أَبِي ذِئْنَةَ، قَالَ: سَأَلْتُ النَّبِيَّ ﷺ: أَيُّ الْعَمَلِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: إِيمَانٌ بِاللَّهِ وَجِهَادٌ فِي سَبِيلِهِ.....))

(بخاری وسلم)

”حضرت ابو ذر غفاری رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ میں نے نبی ﷺ سے پوچھا: کون سائل افضل ہے؟ فرمایا: اللہ پر ایمان لانا اور اس کی راہ میں جہاد کرنا۔“

3- ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قال: قالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: مَثَلُ الْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ الصَّائِمِ الْقَائِمِ الْقَائِمِ بِأَيَاتِ اللَّهِ، لَا يَفْتَرُ مِنْ صِيَامٍ وَلَا أَصْلَوةٍ حَتَّى يَرْجِعَ الْمُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ.))

(بخاری وسلم)

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والے مجاہد کی مثال ایسے شخص کی ہے جو روزے رکھتا ہو، قیام کرتا ہو، قرآن کی حلاوت کرتا ہو، روزے اور (نفل) نماز میں کوتا ہی نہ کرتا ہو، یہاں تک کہ اللہ کے راستے میں جہاد کرنے والا مجاہد والہں لوٹ آئے۔“

4- ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه قال: قالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إِنَّدَبَ اللَّهُ لِمَنْ خَرَجَ فِي سَبِيلِهِ لَا يَخْرُجُهُ إِلَّا إِيمَانُ بِهِ وَتَصْدِيقُ بِرُسُلِيْ، أَنْ أَرْجِعَهُ بِمَا نَالَ مِنْ أَجْرٍ أَوْ غَيْرِهِ، أَوْ أُدْخِلَهُ الْجَنَّةَ.))

(بخاری وسلم)

”حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے اس بات کی خانست دی ہے کہ اُس کے راستے میں جو شخص جہاد کرے گا، اُسے صرف مجھ پر اور بغیرہوں پر ایمان کا جذبہ گھر سے نکالے گا، تو میں ایسے شخص کو ثواب یا مالِ نعمت کے ساتھ واپس لاوں گا، یا اُسے جنت میں داخل کروں گا۔“

5- ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رض قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : وَالَّذِي نَفِيَ بِيَدِهِ لَوْلَا أَنَّ رِجَالًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ لَا تَطِيبُ أَنفُسُهُمْ أَن يَشْخَالُفُوا عَنِّي، وَلَا أَجِدُ مَا أَحْمِلُهُمْ عَلَيْهِ، مَا تَخَلَّفْتُ عَنْ سَرِيرَةِ تَغْزُوْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ. وَالَّذِي نَفِيَ بِيَدِهِ، لَوْدُدْتُ أَنْ أُقْتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، ثُمَّ أُخْبَى، ثُمَّ أُقْتَلُ، ثُمَّ أُخْبَى، ثُمَّ أُقْتَلُ، ثُمَّ أُقْتَلُ. ))

(بخاری و مسلم)

”حضرت ابو ہریرہ رض روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: قسم اُس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، اگر مجھے یہ خیال نہ ہوتا کہ کچھ مسلمان ایسے ہیں جو مجھ سے پیچھے رہنا پسند نہیں کرتے (گر) میں ان کے لیے سواری کا انتظام نہیں کر سکتا..... تو میں کبھی کسی ایسے لشکر سے پیچھے نہ رہوں جو اللہ کے راستے میں جہاد کے لیے لکھتا ہے۔ اس ذات کی قسم، جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، میں پسند کرتا ہوں کہ میں اللہ کی راہ میں شہید ہو جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر شہید ہوں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر شہید ہوں، پھر زندہ کیا جاؤں پھر شہید ہوں۔“

6- ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رض، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْزُ وَلَمْ يُحَدِّثْ بِهِ نَفْسَهُ، مَاتَ عَلَى شُعْبَةِ مِنْ يَنْفَاقِ . ))

(بخاری مسلم)

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے فرمایا: جو شخص اس حال میں مرا کر اس نے نہ جہاد کیا اور نہ اس کے دل میں جہاد کا شوق اُبھرا تو وہ منافقت کے ایک حصے پر مرا۔“

7۔ ((عَنْ أَبِي أَمَاةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: مَنْ لَمْ يَغْرِ، وَلَمْ يُجَهَّزْ غَارِيًّا، أَوْ يَخْلُفْ غَارِيًّا فِي أَهْلِهِ بَخِيرٌ، أَصَابَةُ اللَّهِ بِقَارِعَةٍ فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ .))

(سنابی وادور)

”حضرت ابو امامہ بنی شیعہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جس نے نہ خود جہاد کیا، نہ کسی مجاہد کو جہاد کا سامان فراہم کیا اور نہ کسی مجاہد کے پیچھے اس کے گھروالوں کی بھلائی کے ساتھ دیکھے بھال کی، تو اُسے اللہ تعالیٰ قیامت سے پہلے کسی مصیبت میں مبتلا کر دے گا۔“

8۔ ((عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِنَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْها .))

(بخاری و مسلم)

”سلیل بن سعد رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ کی راہ میں ایک دن سرحدوں پر چہرہ دینا، دنیا اور جو کچھ دنیا میں ہے اس سے بہتر ہے۔“

9۔ ((عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: لَعْدَةٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ رُوحَةٌ خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا .))

(بخاری و مسلم)

”حضرت انس بن شیعہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ کے

راتستے میں ایک صحیح جانا اور ایک شام جانا، دنیا اور جو کچھ دنیا میں ہے، اُس سے بہتر ہے۔“

10 - ((عَنْ سُلَيْمَانَ الْفَارِسِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: رِبَاطُ يَوْمٍ وَلَيْلَةً فِي سَبِيلِ اللَّهِ، خَيْرٌ مِنْ صِيَامِ شَهْرٍ وَقِيَامِهِ، وَإِنْ مَاتَ جَرَى عَلَيْهِ عَمَلُهُ الَّذِي كَانَ يَعْمَلُهُ وَأَجْرِيَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ، وَأَمِنَ الْفَتَانِ. ))

(صحیح مسلم)

”حضرت سلمان فارسی رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ؛ اللہ کے راستے میں ایک دن اور ایک رات سرحدوں پر پھرہ دینا ایک مہینے کے روزوں اور اس (کی راتوں) کے قیام سے بہتر ہے۔ اگر وہ شخص اسی حالت میں فوت ہو جائے تو جو عمل وہ کرتا تھا، وہ برابر جاری رہے گا اور وہ قبر کے فتنے سے محفوظ رہے گا۔“

11 - ((عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: مَا أَغْبَرَ ثَقَدَ مَا عَبَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، فَتَمَسَّهُ النَّارُ. ))

(صحیح بخاری)

”حضرت ابو عبس رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جس آدمی کے قدم اللہ کی راہ میں غبار آ لود ہوئے اُس پر دوزخ کی آگ حرام ہو گئی۔“

12 - ((عَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أُمِرْتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَقُولُوا: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، فَمَنْ قَاتَهَا فَقَدْ عَصَمَ مِنْ مَالَهُ وَنَفْسَهُ إِلَّا بِحَقِيقَهِ وَحِسَابَهُ عَلَى اللَّهِ. ))

(بخاری و مسلم)

”حضرت عمر بن الخطابؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: مجھے حکم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں سے اس وقت تک جنگ کروں، جب تک وہ لا الہ الا اللہ کے قائل نہ ہو جائیں۔ پھر جو اس کا قائل ہو گیا تو اس نے اپنا مال اور اپنی جان کو مجھے سے بچالیا، سوائے اُس کے حق کے اور اُس کا حساب اللہ کے پرداز ہے۔“

((نوت: ..... بعض حالات میں صلح بھی ہو سکتی ہے اور جزیہ لے کر بھی ذمیوں کے خلاف جہاد نہیں کیا جائے گا۔))

13 - ((عَنْ زَيْدِ بْنِ خَالِدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: مَنْ حَذَرَ عَازِيًّا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَقَدْ غَرَا، وَمَنْ خَلَفَ عَازِيًّا فِي أَهْلِهِ ..... فَقَدْ غَرَا. ))

(بخاری و مسلم)

”حضرت زید بن خالدؓ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جس نے اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والے کو ساز و سامان مہیا کیا، اُس نے بھی جہاد کیا۔ اور جس نے کسی مجاہد کے اہل و عیال کی دیکھ بھال کی اُس نے بھی جہاد میں حصہ لیا۔“

14 - ((عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: عَيْنَانِ لَا تَمْسُهُمَا النَّارُ : عَيْنَ بَكْثَرٍ فِي خَشْيَةِ اللَّهِ وَعَيْنَ بَاتِثٍ تَحْرُسُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ. ))

(ترمذی)

”حضرت ابن عباسؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: دو آنکھوں کو دوزخ کی آگ نہیں چھوئے گی۔ ایک وہ آنکھ جو اللہ کے خوف سے روئی۔ دوسری وہ آنکھ جو اللہ کے راستے میں رات بھر پھرہ دیتی رہی۔“

15 - ((عَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَقَالَ:

الرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِلْمُغْنِمِ، وَالرَّجُلُ يُقَاتِلُ لِلَّذِكْرِ، وَالرَّجُلُ يُقَاتِلُ  
لِيُرَى مَكَانَهُ، فَمَنْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ؟ قَالَ: مَنْ قَاتَلَ لِتَكُونَ كَلِمَةُ اللَّهِ  
هِيَ الْعَلِيَا، فَهُوَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ۔))

(بخاری، مسلم، ابو داؤد، نسائی)

”حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک شخص نبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور اُس نے پوچھا: ایک شخص مال غیرت کے لیے لڑتا ہے، ایک شہرت حاصل کرنے کے لیے لڑتا ہے اور ایک اس لیے لڑتا ہے کہ اُس کی بہادری کی نمائش ہو تو ان میں سے کوئی اللہ کے راستے میں لڑتا ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: جو شخص اس لیے جہاد کرتا ہے کہ اللہ کا حکم بلند ہو، صرف وہی اللہ کے راستے میں جہاد کر رہا ہے۔“

16 - ((عَنْ مُعاذِ بْنِ جَبَلٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: مَنْ قَاتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَوَاقَ نَافِعَهُ، فَقَدْ وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَاحَهُ، وَمَنْ حَرَجَ  
بِحُرْخَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ، أَوْ نُكِبَ تَكْبِهَ..... فَإِنَّهَا تَجْزِيُهُ يَوْمَ الْقِيَامَهُ  
كَأَغْزِرِ مَا كَانَتْ، لَوْنُهَا الزَّعْفَرَانُ، وَرِيحُهَا الْمِسْلَكُ. وَمَنْ  
خَرَجَ بِهِ خُرَاجٍ..... فِي سَبِيلِ اللَّهِ، فَإِنَّ عَلَيْهِ طَابَ الشَّهَداءِ۔))

(ترمذی، ابو داؤد، نسائی)

”حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ: جس کسی نے اللہ کے راستے میں اونٹی کا دودھ دوئے کے وقت کے برابر جہاد کیا، اُس کے لیے جنت واجب ہوگئی۔ اور جس شخص کو اللہ کی راہ میں زخم لگا، یا چوتھے گلی تو وہ زخم یا چوتھی قیامت کے دن اتنی بڑی ہوگی جتنی دنیا ہے بڑی ہے۔ اُس کے خون کا رنگ زعفران کی طرح ہوگا۔ اُس کی خوشبوستوری ہمیں ہوگی۔ اور جس آدمی کو اللہ کی راہ میں پھوڑا نکل آیا تو

بے شک اس پر شہیدوں کا نشان ہے۔“

17 - ((عَنْ أَنْسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ إِنْطَلَقَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَصْحَابُهُ حَتَّى سَبَقُوا الْمُشْرِكِينَ إِلَى تَدْرِي، وَجَاءَ الْمُشْرِكُونَ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قُومُوا إِلَى جَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ))  
 قَالَ عُمَيْرُ بْنُ الْحَمَامَ بَخْ بَخْ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : مَا خَيْلُكَ عَلَى قُولِكَ بَخْ بَخْ قَالَ لَهُ اللَّهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِلَّا رِجَاءُ أَنْ أَكُونَ مِنْ أَهْلِهَا قَالَ فَإِنَّكَ مِنْ أَهْلِهَا قَالَ فَأَخْرَجَ تَمَرَّاً مِنْ قَرْبِهِ فَجَعَلَ يَا كُلُّ مِنْهُنَّ ثُمَّ قَالَ لَئِنْ أَنَا حَيْتُ حَتَّى أَكُلَّ تَمَرَّاً إِنَّهَا لَحَيَاةٌ طَوِيلَةٌ قَالَ فَرَمَى بِمَا كَانَ مَعَهُ مِنَ التَّمَرِ ثُمَّ قَاتَلَهُمْ حَتَّى قُتِلَ . ))

(صحیح مسلم، کتاب الاداة، حدیث نمبر: 4915)

”حضرت انس بن مالک روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ اور آپ ﷺ کے صحابہ کرام روانہ ہوئے ، یہاں تک کہ مشرکین سے پہلے بد ر کے مقام پر پہنچ گئے۔ اتنے میں مشرکین بھی آگئے۔ پھر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”کھڑے ہو جاؤ اس جنت میں جانے کے لیے جس کی چوڑائی آسمانوں اور زمین کے برائے ہے۔“

یہ سن کر حضرت عمر بن حام بن شلیخا نے کہا: ”واہ واہ۔“ اس پر رسول اللہ ﷺ نے اُن سے پوچھا: ”یتم نے کیوں کہا؟“ اس نے جواب دیا: ”اللہ کی قسم ایا رسول اللہ ﷺ اصرف اس امید پر کہ میں جنتی ہو جاؤں۔“ آپ ﷺ نے فرمایا: ”بے فک تو جنتی ہے۔“ راوی نے کہا: ”اس شخص نے اپنے ترکش سے چند کھجوریں نکالیں اور کھانے لگا۔ پھر کہنے لگا: اگر میں یہ کھجوریں کھاتا رہا تو زندگی بھی ہو جائے گی۔ راوی نے کہا: پھر اس نے اپنے ہاتھ سے کھجوریں پھینک

دیں اور لڑکر شہید ہو گیا۔“

18 - ((عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ وَبْنِ الْعَاصِ قَالَ اللَّهُمَّ إِنَّ النَّبِيَّ يَقُولُ قَالَ  
الْفَتْلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يُكَفِرُ كُلَّ شَيْءٍ إِلَّا الدِّينَ. ))

(صحیح مسلم)

”حضرت عبد اللہ بن عمرہ بن العاص رضی اللہ عنہما روايت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے فرمایا: اللہ کی راہ میں شہید ہونا قرض کے سواتمام گناہوں کو مٹا دیتا ہے۔“

19 - ((عَنْ أَنَسِ بْنِ عَلِيٍّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ: مَا مِنْ أَحَدٍ يَدْخُلُ  
الْجَنَّةَ، يُحَبُّ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا وَلَهُ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَيْءٍ،  
إِلَّا الشَّهِيدُ يَعْمَلُ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا، فَيُقْتَلُ عَشَرَ مَرَاتٍ لِمَا  
يَرَى مِنَ الْكُرَامَةِ. ))

(بخاری و مسلم)

”حضرت انس بن مالک روايت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کوئی شخص جو جنت میں جائے گا، کبھی دنیا میں واپس لوٹنا پسند نہیں کرے گا، اگرچہ اسے روئے زمین کی ساری دولت دی جائے، لیکن شہید یہ آرزو کرے گا کہ وہ دنیا میں واپس جا کر دس پا رہیں ہو۔ کیونکہ اسے شہادت کا مقام و مرتبہ معلوم ہو گا۔“

20 - ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ: لَا يُكَلِّمُ  
أَحَدٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَنْ يُكَلِّمُ فِي سَبِيلِهِ... إِلَّا جَاءَ  
يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَجَرْحَهُ يَتَعَبَّ... دَمًا، اللَّوْنُ لَوْنُ الدَّمِ، وَالرِّيحُ رِيحُ  
الْمُسْلِكِ. ))

(بخاری و مسلم)

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روايت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: جو کوئی بھی اللہ کی راہ میں زخمی ہوتا ہے..... اور اللہ کو خوب معلوم ہے کہ اس کی راہ میں

کون رُخْنی ہوا..... تو وہ قیامت کے دن اس حال میں آئے گا کہ اس کے زخم سے خون بہہ رہا ہو گا، جس کا رنگ خون جیسا ہی ہو گا، مگر خوبصوری جیسی خوبصوری ہو گی۔“

21- ((عَنْ أَبِي قَتَادَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَامَ فِيهِمْ، فَذَكَرَ لَهُمْ أَنَّ الْجَهَادَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَالإِيمَانَ بِاللَّهِ أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ، فَقَامَ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! أَرَءَيْتَ إِنْ قُتِلْتُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، يُكَفَّرُ عَنِي خَطَايَايَ؟ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: نَعَمْ، إِنْ قُتِلْتُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ غَيْرُ مُذَبِّرٍ. ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: كَيْفَ قُلْتَ؟ فَقَالَ: أَرَءَيْتَ إِنْ قُتِلْتُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، أَيْكَفَرُ عَنِي خَطَايَايَ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: نَعَمْ، وَأَنْتَ صَابِرٌ مُحْتَسِبٌ، مُقْبِلٌ غَيْرُ مُذَبِّرٍ، إِلَّا الدِّينُ، فَإِنْ جَرِيَّلَ قَالَ لِي ذَلِكَ.))

(صحیح مسلم)

”حضرت ابو القادہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے کھڑے ہو کر صحابہ کرام کو بتایا کہ اللہ کی راہ میں جہاد کرنا اور اللہ پر ایمان لانا افضل کام ہیں۔ یہ سن کر ایک آدمی کھڑا ہو کر کہنے لگا: ”یا رسول اللہ ﷺ! آپ بتائیں اگر میں اللہ کی راہ میں شہید ہو جاؤں تو کیا میرے گناہ معاف ہو جائیں گے؟“ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”ہاں! اگر تو اللہ کی راہ میں ثابت قدم ہو اور ثواب کی خاطر ایسا کرے، آگے بڑھے، پیچھے نہ ہٹئے اور پھر شہید ہو جائے تو تیرے گناہ معاف ہو جائیں گے۔“ اس کے بعد رسول اللہ ﷺ نے اس آدمی سے دریافت فرمایا: ”تو نے کیا پوچھا تھا؟“

وہ بولا: ”اگر میں اللہ کی راہ میں شہید ہو جاؤں تو کیا اس سے میرے گناہ معاف ہو جائیں گے؟“

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”ہاں! جب تو ثابت قدم ہو، ثواب کی نیت رکھے، آگے بڑھے، پیچھے نہ ہٹئے۔ البتہ قرض معاف نہ ہوگا۔ مجھے جبرائیل علیہ السلام نے میں بتایا ہے۔“

22- ((عَنْ أُبْنِ عُمَرَ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: إِذَا تَبَايَعْتُمْ بِالْعِينَةِ وَأَخْلَدْتُمْ أَذْنَابَ الْبَقَرِ وَرَضَيْتُمْ بِالنَّرْزِعِ وَتَرْكْتُمُ الْجِهَادَ، سَلْطَنَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ذُلْلًا لَا يَنْزِعُهُ حَتَّى تَرْجِعُوا إِلَى دِينِكُمْ。))

(من ابی داؤد، حدیث نمبر: 3462)

”حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ روایت ہے کہ: میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے سنا کہ: جب تم بیع عینہ کرو گے، بیلوں کی دمیں تھامے بھیتی باڑی سے خوش رہو گے اور جہاد چھوڑ دو گے تو اللہ تعالیٰ تم پر ذلت مسلط کر دے گا، جسے اس وقت تک تم سے نہیں ہٹائے گا، جب تک تم اپنے دین کی طرف واپس نہیں لوٹو گے۔ (اور جہاد نہیں کر دے گے۔)“

غور کیجیے اس حدیث میں صرف جہاد کو دین قرار دیا گیا ہے۔

23- ((عَنْ جَابِرِ بْنِ سَمْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: لَنْ يَسْرَحَ هَذَا الَّذِينَ قَاتَمُوا، تُقَاتِلُ عَلَيْهِ عِصَابَةً مِنَ الْمُسْلِمِينَ حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ。))

(صحیح مسلم)

”حضرت جابر بن سمرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: یہ دین (اسلام) ہمیشہ قائم رہے گا۔ قیامت تک مسلمانوں کی ایک جماعت اس کی خاطر جہاد کرتی رہے گی۔“

مذکورہ بالا احادیث کی روشنی میں جہاد و قتال کی اہمیت واضح ہو جاتی ہے کہ جہاد و قتال ایک فریضہ ہے۔ ایمان لانے کے بعد جہاد افضل عمل ہے۔ جہاد ایک عبادت ہے۔ مجاہد سے

فتح و نصرت اور مال غنیمت کا وعدہ ہے یا پھر جنت کا وعدہ ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے خود جہاد کیا اور صحابہ کرام کو اس کی ترغیب فرمائی۔ جہاد سے جی چرانا منافقت ہے۔ جہاد کو چھوڑ دینے میں ذلت اور مصیبت ہے۔ ایک دن رات اسلامی سرحدوں پر پھرہ دینا، ساری دنیا کے مال و دولت سے بہتر ہے۔ راوی جہاد میں ہن قدموں پر گرد و غبار پڑ جائے ان قدموں کو دوزخ کی آگ نہیں چھوئے گی۔ ”جہاد قیامت تک جاری رہے گا۔“

(ابو داؤد، کتاب الجہاد)

مجاہد کے لیے ساز و سامان مہیا کرنا بھی جہاد ہے۔ قرض کے سوا شہید کے تمام گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔

#### دفائی اور جارحانہ جہاد:

لیکن اسلام اپنے دفاع کے لیے بھی مسلمانوں کو جہاد کرنے کی اجازت دیتا ہے اور اپنے خلاف کسی ممکنہ خطرے کے خلاف جارحانہ جہاد کا اعلان بھی کرتا ہے۔ اس بارے میں قرآن و احادیث کی تصریحات واضح ہیں۔

جب مسلمانوں کے علاقے پر کفار حملہ کر دیں تو اس صورت میں اسلام اپنے ماننے والوں کو دفائی جہاد کرنے کا حکم دیتا ہے اور وہ اسے قاتل فی سبیل اللہ یعنی اللہ کی راہ میں لڑنے کا نام دیتا ہے۔ سیرت نبوی ﷺ میں اس کی مثالیں غزوہ بدر، غزوہ أحد اور غزوہ خندق ہیں۔ دفائی جہاد کے لیے کسی قسم کی کوئی شرط نہیں۔ یہ ہر حال میں اور ہر صورت میں کیا جائے گا۔ البتہ جارحانہ جہاد کے لیے چند شرائط ہیں۔

ای طرح اسلام اپنے خلاف دشمنوں کے ممکنہ خطرے کے پیش نظر اپنے پیروکاروں کو جارحانہ جہاد کی اجازت بھی دیتا ہے۔ سیرت طیبہ میں اس کی درج ذیل مثالیں موجود ہیں۔

1۔ فتح مکہ

2۔ غزوہ حسین

3۔ غزوہ طائف

## 4۔ غزوہ تبوک

اس کے علاوہ خلافت راشدہ کے دور میں ایران اور مصر کے خلاف جنگ میں بھی جارحانہ جہاد کی مثالیں ہیں۔

انگریزوں کے "خود کا شدہ پودے" اور آلمہ کار، نبوت کے جھوٹے مدی مرزا غلام احمد قادر یانی نے بھی عامدی صاحب کی طرح جہاد کو حرام قرار دیا تھا۔ اس کا ایک شعر ہے:

اب چھوڑ دو جہاد کا اے دوستو خیال  
دیں کے لیے حرام ہے اب جنگ اور قاتل

در اصل قادر یانی تحریک انگریزوں کے اشارے پر برپا ہی اس لیے کی گئی تھی کہ مسلمانوں کے دلوں سے جذبہ جہاد و حریت ختم کر دیا جائے۔

لیکن الحمد للہ، اب غیروں کی سازشوں اور عامدی صاحب جیسے لوگوں کی مفادات پرستیوں، ہرزہ سرائیوں اور مغرب کی ہم نوائیوں کے باوجود حالات کا رخ بدل چکا ہے۔ مسلمان مجاہدین نے جہاد کی برکت سے روس جیسی پرپا اور کاغر و رخاک میں ملایا ہے، جو بیسویں صدی کا عظیم معبزہ ہے۔ اب وہ امریکہ اور اُس کے اتحادیوں کو افغانستان اور عراق میں ناکوں پنچے چبوار ہے ہیں۔



## شہید کے فضائل

کشاد در دل سمجھتے ہیں اس کو  
ہلاکت نہیں موت ان کی نظر میں  
اسلام میں شہید کے لیے بڑی فضیلت ہے اور اسے اعلیٰ مقام و مرتبہ حاصل ہے۔  
شہید وہ شخص ہے جو دین کی سر بلندی کے لیے کافروں اور اسلام کے دشمنوں سے لڑتا ہوا  
اپنی جان دے دیتا ہے اور اس طرح اپنے ایمان پر سچائی کی گواہی دے دیتا ہے۔  
قرآن و حدیث میں شہید کے بہت سے فضائل بیان ہوئے ہیں۔

### 1- قرآن اور شہید:

قرآن مجید میں شہید کے لیے شہد آاء کا لفظ جمع کی صورت میں درج ذیل مقامات پر  
آیا ہے۔ پہلے مقام کی تصریح امام ابن حجر طبریؒ نے اپنی تفسیر میں اور امام بخویؒ نے اپنی تفسیر  
معالم التغییل میں کروی ہے کہ اس سے مراد وہ مسلمان ہیں جو اللہ کی راہ میں شہید ہو جاتے  
ہیں۔

1- ﴿ وَمَنْ يُطِيعَ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ  
مِّنَ النَّبِيِّنَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّلِحِينَ وَحَسْنَ أُولَئِكَ  
رَفِيقًا ۝ ﴾ (النساء: 69)

”اور جو اللہ اور رسول کی اطاعت کرے گا وہ ان لوگوں کے ساتھ ہو گا، جن پر  
اللہ نے انعام کیا۔ انبیاء، صدیقین، شہداء اور صالحین کیسی اچھی ہے ان کی  
رفاقت۔“

دوسرے مقام سورہ آل عمران کی آیت نمبر 41 ہے، جس میں یہ الفاظ آئے ہیں:

2- »وَيَتَعَذَّلُ مِنْكُمْ شُهَدَاءُهُ« (آل عمران: 141)

”اور وہ (اللہ) تم میں سے کچھ کو شہید بنائے۔“

اس کی تفسیر میں بھی شہادت سے وہ لوگ مراد ہیں گے ہیں جو راہ حق میں شہید ہوتے ہیں۔ جیسا کہ اس کی تفسیر میں امام قرطبی نے لکھا ہے کہ:

((أَئِ يُكَرِّمُكُمْ بِالشَّهَادَةِ، أَئِ لِيُقْتَلَ قَوْمٌ فَيَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ بِأَعْمَالِهِمْ.))

(تفسیر قرطبی، جلد 4، ص: 218)

”یعنی تمہیں شہادت کا اعزاز بخشے۔ کچھ لوگ شہید ہو کر اپنے اعمال کے ذریعے لوگوں پر گواہ بنیں۔“

اسی آیت کی تفسیر میں شیخ احمد مصطفیٰ مراغی لکھتے ہیں کہ:

((أَئِ وَلِيُّكِرِمَ نَاسًا مِنْكُمْ بِالشَّهَادَةِ وَالْقَتْلِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ.))

(تفسیر مراغی، جلد 4، ص: 80)

”مطلوب یہ ہے کہ تم لوگوں میں سے بعض کو اللہ کی راہ میں شہادت کے مرتبے پر فائز کرے۔“

اس کے علاوہ شہیدوں اور شہادت کے حوالے سے قرآن مجید کی درج ذیل آیات دیکھئے:

3- »إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ طَيْقَاتٌ لُّؤْنٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُقْتَلُونَ وَيُقْتَلُونَ فَدَوْعَدُوا عَلَيْهِ حَقًا فِي التَّوْرَةِ وَالْأُنجِيلِ وَالْقُرْآنَ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَأَسْتَبِرُوا بِتَعِيزِكُمُ الَّذِي بَأَيْمَنْتُمْ بِهِ طَوْزِلَكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ۝ ۵۰﴾

(آل عمران: 111)

”بے شک اللہ نے مومنوں سے ان کے جان و مال خرید لیے ہیں کہ وہ انہیں ان کے بدالے میں جنت دے گا۔ وہ اللہ کی راہ میں دوسروں کو ہلاک بھی کرتے

ہیں اور خود شہید بھی ہوتے ہیں۔ یہ اللہ کے ذمے ایک پکا وعدہ ہے جو توریت، انجلیل اور قرآن میں لکھا ہوا ہے۔ اور اللہ سے بڑھ کر اپنے وعدے کو پورا کرنے والا کون ہے؟ لہذا (اے مسلمانو!) اپنے اس سودے پر جو تم نے اللہ کے ساتھ کیا ہے، خوشیاں منا کو اور یہی ہے سب سے بڑی کامیابی۔“

4- ﴿ وَالَّذِينَ قُتُلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ فَلَنْ يُضْلَلُ أَعْمَالُهُمْ مَا﴾

(محمد:4)

”اور جو لوگ اللہ کی راہ میں شہید ہوئے، اللہ ان کے اعمال ہرگز ضائع نہ کرے گا۔“

5- ﴿ وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ ثُمَّ قُتُلُوا أَوْ مَاتُوا لَيَرَزُقُنَّاهُمُ اللهُ رِزْقًا حَسَنًا طَ وَإِنَّ اللهَ لَهُوَ خَيْرُ الرِّزْقِينَ ۝ لَيَدْخُلَنَّهُمْ مُدْخَلًا يَرْضُونَهُ طَ وَإِنَّ اللهَ لَعَلِيمٌ حَلِيمٌ ۝﴾ (الحج: 58-59)

”اور جن لوگوں نے اللہ کی راہ میں بھرت کی۔ پھر وہ شہید کر دیے گئے یا فوت ہو گئے، اللہ ضرور انہیں اچھا رزق دے گا۔ بے شک اللہ ہی سب سے بہتر رزق دینے والا ہے۔ وہ ان کو ایسا تحکانہ دے گا، جسے وہ پسند کریں گے۔ بے شک اللہ جانے والا اور تحمل والا ہے۔“

6- ﴿ وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ يَقْتُلُ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتٍ دَبَلُ أَحْيَاءً وَلَكِنْ لَا تَشْعُرُونَ ۝﴾ (البقرة: 154)

”اور جو اللہ کی راہ میں شہید ہو جائیں، انہیں مردہ نہ کہو، وہ زندہ ہیں مگر جسمیں ان کی زندگی کی خیر نہیں۔“

7- ﴿ وَمَنْ يُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيُقْتَلُ أَوْ يَغْلِبْ فَسُوقَ نُوْرِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ۝﴾ (النساء: 74)

”اور جو اللہ کی راہ میں جہاد کرے پھر شہید ہو جائے یا غازی، تو ہم اسے بڑا اجر

دیں گے۔“

8. ﴿فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأَخْرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَوْذُوا فِي سَبِيلِي وَقُتْلُوا وَقُتْلُوا لَا كَفَرُوا عَنْهُمْ سَيِّئاتِهِمْ وَلَا دُخْلَنَّهُمْ جَنَّتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْيَهَا الْأَنْهَرُ حَلَوَاتٍ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ طَوَّالِ اللَّهِ عِنْدَهُ حُسْنُ الثَّوَابِ ۝﴾

(آل عمران: 154)

”پھر وہ لوگ جنہوں نے ہجرت کی، اپنا گھر بارچھوڑا، جو میری راہ میں ستائے گئے، جنہوں نے جہاد کیا اور شہید ہوئے، میں ضرور ان کی خطا میں ان سے دور کروں گا اور انہیں ایسے باغوں میں داخل کروں گا، جن میں نہیں جاری ہوں گی اور یہ سب اللہ کی طرف سے انہیں اجر ملے گا۔ اور بہترین اجر تو اللہ کی کے پاس ہے۔“

9. ﴿وَلَا تَحْسِنَ الَّذِينَ قُتْلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَالًا طَبَلُ أَحْيَاءً عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرَزَّقُونَ ۝ فَرِحِينَ بِمَا أَنْهَمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ ۝ وَيَسْتَبَشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْعَفُوْبِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۝﴾

(آل عمران: 169-170)

”اور جو لوگ اللہ کی راہ میں شہید ہو جائیں، انہیں مردہ نہ سمجھو، وہ اپنے رب کے ہاں زندہ ہیں اور انہیں روزی ملتی ہے۔ وہ اس پر خوش ہیں جو اللہ نے ان پر فضل فرمایا۔ اور جو لوگ ان کے یچھے دنیا میں ہیں اور ابھی تک ان سے نہیں ملے، ان کے بارے میں بھی یہ خیال کر کے خوش ہوتے ہیں کہ ان کے لیے بھی نہ کوئی خوف ہو گا اور نہ وہ غمگین ہوں گے۔“

10. ﴿وَلَيْسُ قُتْلَمُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ مُتَمَّمٌ لِمَغْفِرَةٍ مِنْ اللَّهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ۝ وَلَيْسَ مُتَمَّمٌ أَوْ قُتْلَمٌ لِأَلَى اللَّهِ تُحَشِّرُونَ ۝﴾

(آل عمران: 157-158)

”اوہ اگر تم اللہ کی راہ میں شہید ہو جاؤ یا وفات پاؤ، دونوں صورتوں میں تمہیں اللہ

کی طرف سے جو بخشش اور رحمت نصیر ہوگی، وہ اس مال و دولت سے بہتر ہے،  
جسے لوگ جمع کرتے ہیں۔ اور اگر تم وفات پاؤ یا شہید ہو جاؤ، ہر حال میں اللہ تعالیٰ  
کی طرف اکٹھے کیے جاؤ گے۔

11- ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ  
مِّنَ النَّبِيِّنَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهِدَاءِ وَالصَّلِّيْحِينَ وَخَيْرُ أُولَئِكَ  
رَفِيقًا ۝ ذَلِكَ الْفَضْلُ مِنَ اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ عَلِيْمًا ۝ ﴾  
(النساء: 69-70)

”اور جو اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کریں گے، وہ آخرت میں ان لوگوں  
کے ساتھ ہوں گے جن پر اللہ نے انعام کیا یعنی انبیاء، صدیقین، شہداء اور  
صالحین۔ کیسی اچھی ہے ان کی رفاقت! یہ فضل ہے اللہ کی طرف سے اور اللہ کا علم  
کافی ہے۔“

12- غزوہ أحد کے موقع پر یہ آیات نازل ہوئیں:  
﴿ وَلَا تَهْنُوا وَلَا تَخْرُنُوا وَإِنَّمَا الْأَغْلُونُ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ ۝ ۵۰  
يَمْسَكُمْ قُرْحٌ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ قُرْحٌ مِّثْلُهِ ۝ وَتِلْكَ الْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا  
بَيْنَ النَّاسِ ۝ وَلَيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَجَزَّءُ مِنْكُمْ شَهِدَاءً ۝ وَاللَّهُ لَا  
يُحِبُّ الظَّالِمِينَ ۝ ﴾ (آل عمران: 139-140)

”اور تم ہمت نہ ہارو اور خم نہ کرو، بلکہ تمہیں غالب رہو گے بشرطیکہ تم مومن بن  
جاو۔ اگر تم نے چوتھا کھائی ہے تو کیا ہوا، اس سے پہلے تمہارا دشمن بھی اسی طرح  
کی چوتھا کھا چکا ہے۔ اور ہم ایسے واقعات کو لوگوں کے درمیان بدلتے رہتے  
ہیں۔ یہ واقعہ بھی اللہ کی طرف سے ایک آزمائش تھی، تاکہ اللہ پیچے اور قلع  
مسلمانوں کی پیچان کرادے اور تم میں سے کچھ کو شہید بنا دے۔ اور اللہ ظالموں کو  
پسند نہیں کرتا..... اور تاکہ اللہ ایمان والوں کو چھانٹ لے اور ان کے ہاتھوں

کافروں کا زور توڑ دے۔”

مذکورہ بالا آیات سے واضح ہو جاتا ہے کہ اسلام میں شہید کا مقام و مرتبہ یہ ہے کہ:

- 1۔ شہید کو قیامت کے دن انبیاء ملکیت اسلام اور صدیقین کی صف میں جگہ ملے گی۔ اور ان کی معیت نصیب ہوگی۔
- 2۔ اللہ تعالیٰ نے ان اہل ایمان کے جان و مال جنت کے بدلتے میں خرید لیے ہیں۔ جو اللہ تعالیٰ کی راہ میں جہاد و قتال کر کے غازی بن جاتے ہیں یا شہید ہو جاتے ہیں۔
- 3۔ آخرت میں شہید کے اعمال صالح نہیں ہوں گے۔ ان کو خاص رزق عطا ہوگا۔
- 4۔ جو اللہ کی راہ میں مارا جائے اُسے مردہ نہ کہا جائے، بلکہ اُسے شہید کہا جائے۔
- 5۔ مجاهد غازی ہو یا شہید دونوں صورتوں میں بڑے اجر کا مستحق ہے۔
- 6۔ شہید کے گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں اور وہ جنت کا حق دار ہوتا ہے۔

## 2- احادیث اور شہید:

قرآنی آیات کے بعد اب ہم چند ایسی احادیث درج کریں گے، جن میں شہید کے فضائل و درجات بیان کیے گئے ہیں:

1۔ ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْلَا أَنَّ رِجَالًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ لَا تَطِيبُ أَنفُسُهُمْ أَنْ يَخْلُفُوا عَنِّي، وَلَا أَجِدُ مَا أَحْمِلُهُمْ عَلَيْهِ، مَا تَخَلَّفْتُ عَنْ سَرِيرَةٍ تَغْزُو فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَوْدَدْتُ أَنْ أُقْتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، ثُمَّ أُخْتَى، ثُمَّ أُقْتَلُ، ثُمَّ أُخْتَى، ثُمَّ أُقْتَلُ، ثُمَّ أُخْتَى، ثُمَّ أُقْتَلُ. ))

(بخاری و مسلم)

”حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: قسم اُس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! اگر مجھے یہ خیال نہ ہوتا کہ کچھ مسلمان ایسے ہیں جو مجھ سے بیچپے رہنا پسند نہیں کرتے، مگر میں ان کے لیے

سواری کا بند و بست نہیں کر پاتا، تو میں کبھی ایسے لکھ کے پیچھے نہ رہتا جو اللہ کی راہ میں جہاد کے لیے لکھتا۔ اُس ذات کی قسم، جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! میں یہ پسند کرتا ہوں کہ میں اللہ کی راہ میں شہید کیا جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر شہید کیا جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر شہید کیا جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر شہید کیا جاؤں۔“

2- ((عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : مَا مِنْ أَحَدٍ يَدْخُلُ الْجَنَّةَ، يُحِبُّ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا وَلَهُ مَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا الشَّهِيدُ يَتَمَّنِي أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الدُّنْيَا، فَيُقْتَلُ عَشْرَ مَرَّاتٍ، لِمَا يَرْبِي مِنَ الْكَرَامَةِ)).

(بخاری و مسلم)

”حضرت انس بن مالک روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کوئی شخص جو جنت میں چلا گیا کبھی واپس دنیا کی طرف لوٹنا پسند نہیں کرے گا، اگرچہ اسے روئے زمین کی تمام دولت دے دی جائے، مگر شہید یہ تمنا کرے گا کہ وہ دنیا میں واپس جائے اور دس بار شہید کیا جائے، کیونکہ اُسے شہادت کا مقام و مرتبہ معلوم ہو چکا ہوگا۔“

3- ((عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي عَمِيرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: مَا مِنْ نَفْسٍ مُسْلِمَةٍ يَقْبَضُهَا رَبُّهَا، تُحِبُّ أَنْ تَرْجِعَ إِلَيْكُمْ، وَأَنَّ لَهَا الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا، خَيْرُ الشَّهِيدِ..... قَالَ أَبُنْ أَبِي عَمِيرَةَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : لَانْ أُقْتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، أَحْبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ يَكُونَ لِي أَهْلُ الْوَبِرِ وَالْمَدْرِ.....))

(سنن نسائي)

”حضرت عبد الرحمن بن أبي عميرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ

نے فرمایا: ”سوائے شہید کے کوئی مسلمان جس کی رب نے جان قبض کی ہوگی تمہاری طرف واپس آنا پسند نہ کرے گا، اگرچہ اسے دنیا بھر کا مال و دولت دے دیا جائے۔“ ابن ابی عسیرہ رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”مجھے اللہ کی راہ میں شہید ہونا اس سے زیادہ پسند ہے کہ مجھے خیروں اور عمارتوں میں رہنے والوں کا مالک بنادیا جائے۔“

4- ((عَنْ حَسَنَةِ بُنْتِ مَعَاوِيَةَ، قَالَتْ: حَدَّثَنَا عَمِيْمٌ، قَالَ: قُلْتُ لِلنَّبِيِّ ﷺ: مَنْ فِي الْجَنَّةِ؟ قَالَ: النَّبِيُّ فِي الْجَنَّةِ، وَالشَّهِيْدُ فِي الْجَنَّةِ، وَالْمُولُودُ فِي الْجَنَّةِ، وَالْوَيْدُ فِي الْجَنَّةِ.))

(شنہابی داود)

”حضرت حسانہ بنت معاویہ رضی اللہ عنہا روایت کرتی ہیں کہ مجھے میرے بچپنے بتایا کہ انہوں نے نبی ﷺ سے پوچھا، جنت میں کون جائے گا؟ آپ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: نبی جنت میں، شہید جنت میں، بچہ جنت میں اور زندہ درگور کیے گئے بچہ جنت میں جائیں گے۔“

5- ((عَنْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: إِنَّ أَبْوَابَ الْجَنَّةِ تَحْتَ طَلَالَ السُّيُوفِ. فَقَامَ رَجُلٌ رَثَ الْهَيْئَةَ فَقَالَ: يَا أَبَا مُوسَى إِنَّكَ سَمِعْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ هَذَا؟ قَالَ: نَعَمْ. لَرَجَعَ إِلَى أَصْحَابِهِ، فَقَالَ: أَفْرَأَتُمْ عَلَيْكُمُ السَّلَامَ، ثُمَّ كَسَرَ جَفَنَ سَيِّفَهُ، فَالْقَاهُ، ثُمَّ مَشَى بِسَيِّفِهِ إِلَى الْعَدُوِّ فَضَرَبَ بِهِ حَتَّى قُتِلَ.))

(صحیح مسلم)

”حضرت ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: ”بے شک جنت کے دروازے تکواروں کے سامنے تلتے ہیں۔“ یہ سن کر ایک شخص کھڑا ہوا جو پراندہ حال تھا۔ اُس نے حضرت ابو موسی اشعری رضی اللہ عنہ سے

پوچھا: اے ابو موسیٰ بن نعیم! تو نے رسول اللہ ﷺ کو یہ بات فرماتے خود سنا ہے؟ اُس نے جواب دیا: ”جی ہاں۔“ (یہ سن کر) وہ اپنے ساتھیوں کی طرف گیا اور ان کو سلام کیا۔ اس کے بعد اُس نے تکوار کی میان توڑ کر پھینک دی اور تکوار لے کر دشمن کی طرف گیا۔ پھر تکوار چلاتے چلاتے شہید ہو گیا۔“

6- ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : الْشَّهِيدُ لَا يَجِدُ الْمَقْتُلَ إِلَّا كَمَا يَجِدُ أَحَدُكُمُ الْمَفْرُضَةَ)) (ترمذی، نسائی، داری) ”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: شہید کو شہید ہوتے وقت صرف اتنی تکلیف ہوتی ہے، جتنی تم میں سے کسی کو حیوانی کے کامنے کی تکلیف محسوس ہوتی ہے۔“

7- ((عَنِ الْمُقْدَامِ بْنِ مَعْدِيَ كَرْبَلَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ : لِلشَّهِيدِ عِنْدَ اللَّهِ سِتُّ خَصَائِصٍ: يُغْفَرُ لَهُ فِي أَوَّلِ ذَفْعَةٍ، وَيُرَى مَقْعَدَهُ مِنَ الْجَنَّةِ، وَيُجَاهَرُ مِنْ عَذَابِ الْقُبُرِ، وَيَأْمَنُ مِنَ الْفَزَعِ الْأَكْبَرِ، وَيُؤْسَطُ عَلَى رَأْسِهِ تاجُ الْوَقَارِ، الْيَاقُوتَةُ مِنْهَا خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا، وَيُزَوْجُ ثَتَّيْنِ وَسَبْعِينَ زَوْجَةً مِنَ الْحُورِ الْعَيْنِ، وَيُشَفَّعُ فِي سَبْعِينَ مِنْ أَقْرَبِ بَاءَةِ .)) (ترمذی، ابن ماجہ)

”حضرت مقدام بن معدی کربلہؑ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: شہید کے لیے چھ انعامات ہیں:

- (1) اُس کے جسم سے خون کا پہلا قطرہ گرتے ہی اُس کے گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں۔

(2) اُسے جنت میں اُس کا مقام دکھایا جاتا ہے۔

- (3) وہ قبر کے عذاب سے فیک جاتا ہے اور اُسے قیامت کی بڑی گھبراہٹ سے اسن حاصل ہوتا ہے۔

(4) اُس کے سر پر وقار کا تاج رکھا جاتا ہے، جس کا ایک یاقوت دنیا بھر سے زیادہ چیزی ہے۔

(5) اُس کا نکاح بہتر (72) حوروں سے کیا جاتا ہے۔

(6) وہ اپنے ستر (70) رشتہداروں کی شفاعت کرے گا۔“

8۔ ((عَنْ آنِسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: إِنَّ طَلَقَ رَسُولُ اللَّهِ وَأَصْحَابَهُ حَتَّى سَبَقُوا الْمُشْرِكِينَ إِلَى بَدْرٍ، وَجَاءَ الْمُشْرِكُونَ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ: قُوُمُوا إِلَى جَنَّةِ عَرْضُهَا السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضُ. )

قَالَ عُمَيْرُ بْنُ الْحَمَّامَ: بَخْ بَخْ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ: مَا يَحْمِلُكَ عَلَى قَوْلِكَ: بَخْ بَخْ. قَالَ: لَا، وَاللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِلَّا رِجَاءُ أَكُونَ مِنْ أَهْلِهَا. قَالَ: فَإِنَّكَ مِنْ أَهْلِهَا. قَالَ: فَآخِرَجَ تَمَرَاتٍ مِنْ قَرْبِهِ، فَجَعَلَ يَأْكُلُ مِنْهُنَّ. ثُمَّ قَالَ: لَئِنْ أَنَا حَيْثُ مُحِيطٌ أَكُلُ تَمَرَاتِي إِنَّهَا لَحَيَاةٌ طَوِيلَةٌ. قَالَ: فَرَمَى بِمَا كَانَ مَعَهُ مِنَ التَّمَرِ، ثُمَّ قَاتَلَهُمْ حَتَّى قُتِلَ). (صحیح مسلم)

”حضرت انس بن مالک روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ اور آپ ﷺ کے صحابہ کرام ﷺ روایت ہوئے، یہاں تک کہ مشرکین سے پہلے بدر کے مقام پر پہنچ گئے۔ اتنے میں مشرکین بھی آگئے۔ پھر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”کھڑے ہو جاؤ! اُس جنت میں جانے کے لیے جس کی چوڑائی آسمانوں اور زمین کے برابر ہے۔“

یہ سن کر حضرت عمر بن حمام شیخہ نے کہا: ”واہ واہ۔“ اس پر رسول اللہ ﷺ نے اُن سے پوچھا: ”یہ تم نے کیوں کہا؟“ اُس نے جواب دیا: ”اللہ کی قسم! یا رسول اللہ ﷺ! صرف اس امید پر کہ میں جھنٹی ہو جاؤں۔“ آپ ﷺ نے فرمایا: ”بے شک تو جھنٹی ہے۔“ راوی نے کہا: ”اس شخص نے اپنے ترشیح سے

چند کھجوریں نکالیں اور کھانے لگا۔ پھر کہنے لگا: اگر میں یہ کھجوریں کھاتا رہتا تو زندگی بھی ہو جائے گی۔ راوی نے کہا: پھر اس نے اپنے ہاتھ سے کھجوریں پھینک دیں اور لڑکہ شہید ہو گیا۔“

9۔ ((عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ قَالَ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: الْقُتْلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يُكَفَّرُ كُلُّ شَيْءٍ إِلاَّ الدِّينَ.)) (صحیح مسلم)

”حضرت عبداللہ بن عمرو بن العاص رض روایت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے فرمایا: اللہ کی راہ میں شہید ہونا قرض کے سواتام گناہوں کو منادیتا ہے۔“

10۔ ((عَنْ أَبِي قَتَادَةَ قَالَ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَامَ فِيهِمْ، فَذَكَرَ لَهُمْ أَنَّ الْجَهَادَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَالإِيمَانَ بِاللَّهِ أَفْضَلُ الْأَعْمَالِ، فَقَامَ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! أَرَأَيْتَ إِنْ قُتِلْتَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، يُكَفَّرُ عَنِي خَطَايَايِ؟ فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: نَعَمْ، إِنْ قُتِلْتَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأَنْتَ صَابِرٌ مُخْتَصِبٌ، مُقْبِلٌ غَيْرُ مُذَبِّرٍ.

ئُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: كَيْفَ قُلْتَ؟

فَقَالَ: أَرَأَيْتَ إِنْ قُتِلْتَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، يُكَفَّرُ عَنِي خَطَايَايِ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: نَعَمْ، وَأَنْتَ صَابِرٌ مُخْتَصِبٌ، مُقْبِلٌ غَيْرُ مُذَبِّرٍ، إِلاَّ الدِّينَ، فَإِنْ جَرِينَ قَالَ لِي ذَلِكَ.) (صحیح مسلم)

”حضرت ابو قتادہ رض روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے کھڑے ہو کر صحابہ کرام کو بتایا کہ اللہ کی راہ میں جہاد کرنا اور اللہ پر ایمان لانا افضل کام ہیں۔“

یہ سن کر ایک آدمی کھڑا ہو کر کہنے لگا: ”یا رسول اللہ ﷺ! آپ صلی اللہ علیہ وسلم میں اگر میں اللہ کی راہ میں شہید ہو جاؤں تو کیا میرے گناہ معاف ہو جائیں گے؟“

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”ہاں! اگر تو اللہ کی راہ میں ثابت قدم ہو اور ثواب

کی خاطر ایسا کرے، آگے بڑھے، پیچھے نہ ہے اور پھر شہید ہو جائے تو تیرے گناہ معاف ہو جائیں گے۔ ”اس کے بعد رسول اللہ ﷺ نے اس آدمی سے دریافت فرمایا: ”تو نے کیا پوچھا تھا؟“  
وہ بولا: ”اگر میں اللہ کی راہ میں شہید ہو جاؤں تو کیا اس سے میرے گناہ معاف ہو جائیں گے؟“

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”ہاں! جب تو ثابت قدم ہو، ثواب کی نیت رکھے، آگے بڑھے، پیچھے نہ ہے۔ البتہ قرض معاف نہ ہوگا۔ مجھے جبرائیل ؓ نے یہی بتایا ہے۔“

11 - ((عَنْ مَسْرُوقٍ قَالَ: سَأَلَنَا عَبْدُ اللَّهِ أَبْنَى مَسْعُودٌ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ هَذِهِ الْأِيَّةِ:

»وَلَا تَحْسِبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءً عِنْدَ رَبِّهِمْ يَرْزُقُونَ ۝  
قالَ: إِنَّا قَدْ سَأَلْنَا عَنْ ذَلِكَ.

فَقَالَ: أَرُوا أَحْمَمْ فِي أَجْوَافِ طَيْرٍ حُضْرٍ، لَهَا قَنَادِيلٌ مُعْلَقَةٌ بِالْعَرْشِ، تَسْرَحُ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ شَاءَتْ، ثُمَّ تَأْوِي إِلَى تِلْكَ الْقَنَادِيلِ، فَاطْلَعَ إِلَيْهِمْ رَبُّهُمُ الطِّلَاجَةُ فَقَالَ: هَلْ تَشْتَهُونَ شَيْئًا؟ قَالُوا: أَئْ شَيْءٌ نَشْتَهِيْ وَنَحْنُ نَسْرَحُ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ شِئْنَا. فَفَعَلَ ذَلِكَ بِهِمْ تَلَاثَ مَرَّاتٍ. فَلَمَّا رَأَوْا أَنَّهُمْ لَنْ يُتَرَكُوْا مِنْ أَنْ يَسْأَلُوْا.....  
قَالُوا: يَا رَبِّ انْرِيدْ أَنْ تَرُدَّ أَرْوَاحَنَا فِي أَجْسَادِنَا حَتَّى نُقْتَلَ فِي سَبِيلِكَ مَرَّةً أُخْرَى، فَلَمَّا رَأَى أَنَّ لَيْسَ لَهُمْ حَاجَةً تُرِكُوْا.....  
(صحیح مسلم)

”مسروق برائش بیان کرتے ہیں کہ ہم نے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے اس

آیت کے بارے میں دریافت کیا کہ:

﴿ وَلَا تُحَسِّنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَالًا طَبَّلُ أَحْياءً عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ۝ ﴾ (آل عمران: 169)

”اور جو لوگ اللہ کی راہ میں شہید ہو جائیں ان کو مردہ نہ سمجھو، وہ اپنے رب کے ہاں زندہ ہیں اور انہیں روزی ملتی ہے۔“

تو حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ ہم نے اس آیت کے بارے میں خود نبی ﷺ سے دریافت کیا تھا تو آپ ﷺ نے فرمایا تھا:

شہیدوں کی رو میں بزرگ کے پرندوں کے پیٹ میں ہیں۔ جن کے لیے عرش کے پاس فالوں لٹکے ہوئے ہیں۔ وہ جہاں چاہتے ہیں جنت میں اڑتے پھرتے ہیں۔ پھر واپس ان فالوں میں آ کر بیسا کرتے ہیں۔ ان کا رب ان سے پوچھتا ہے، تمہیں اور کچھ چاہیے؟ وہ جواب دیتے ہیں: نہیں اور کیا چاہیے۔ ہم جنت میں ہیں۔ جہاں چاہتے ہیں اڑتے پھرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ان سے تین بار پوچھتا ہے اور ہر بار وہ یہی جواب دیتے ہیں۔ جب وہ محبوں کرتے ہیں کہ ان سے مزید پوچھا جاتا رہے گا تو عرض کرتے ہیں:

اے ہمارے رب! ہم چاہتے ہیں کہ تو ہماری روحوں کو ہمارے جسموں میں دوبارہ لوٹا دے، تاکہ ہم تیری راہ میں ایک دفعہ پھر شہید ہوں۔ پھر جب اللہ تعالیٰ ان سے یہ اقرار لے لیتا ہے کہ انہیں کسی چیز کی ضرورت نہیں تو ان سے پوچھنا چھوڑ دیتا ہے۔“

12۔ حضرت سرہ بن جنبد رضی اللہ عنہ راویت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ نے فرمایا: ”میں نے اس رات کو دو آدمی دیکھے جو میرے پاس آئے اور مجھے ساتھ لے کر ایک درخت پر چڑھ گئے۔ پھر وہ مجھے ایسے مکان میں لے گئے جو اتنا خوب صورت اور عمدہ تھا کہ اس جیسا مکان میں نے کبھی نہیں دیکھا۔ وہ دونوں بولے:

((هَذِهِ الدَّارُ فَدَارُ الشُّهَدَاءِ)) "یہ مکان شہیدوں کا گھر ہے۔"

(صحیح بخاری، حدیث نمبر: 1386)

13 - ((عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ: أَنَّ أُمَّ الرَّبِيعَ بُنْتَ الْبَرَاءِ ..... وَهِيَ أُمٌّ حَارِثَةَ بُنْتِ سُرَاقَةَ ..... أَتَتِ النَّبِيَّ ﷺ فَقَالَ: يَا أُمَّى اللَّهِ! إِلَّا تُحَدِّثُنِي عَنْ حَارِثَةَ؟ وَكَانَ قُتْلَ يَوْمَ بَدْرٍ، أَصَابَهُ سَهْمٌ غَرْبُ، فَإِنْ كَانَ فِي الْجَنَّةِ صَبَرُ، وَإِنْ كَانَ غَيْرَ ذَلِكَ اجْتَهَدَ عَلَيْهِ فِي الْبَكَاءِ. قَالَ: يَا أُمَّ حَارِثَةَ! إِنَّهَا جِنَانٌ فِي الْجَنَّةِ، وَإِنَّ ابْنَكَ أَصَابَ الْفِرْدُوسَ الْأَعْلَى.) (صحیح بخاری، حدیث نمبر: 2809)

"حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ اُمّ ربيع بنت براء رضی اللہ عنہا جو کہ حارشہ بن سراقة رضی اللہ عنہ کی والدہ تھیں، نے نبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر عرض کیا: یا رسول اللہ ﷺ! کیا آپ ﷺ مجھے حارشہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں کچھ نہیں بتائیں گے؟ (کہ اُن کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے کیا معاملہ کیا؟ حارشہ رضی اللہ عنہ غزوہ بدرا میں ایک اندھا تیر لکنے سے شہید ہوئے تھے۔) اگر وہ جنت میں ہے تو میں صبر کرلوں اور اگر کہیں اور ہے تو میں اُسے خوب رولوں۔ یہ سن کر آپ ﷺ نے فرمایا: "اے حارشہ کی ماں! جنت میں بہت سے درجے ہیں۔ تیرا بیٹا فردوسِ اعلیٰ میں ہے۔"

14 - ((عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: يَضْحَكُ اللَّهُ لِرَجُلَيْنِ يَقْتُلُ أَحَدُهُمَا الْآخَرَ كِلَاهُمَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ. قَالُوا: وَكَيْفَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: يُقْتَلُ هَذَا فَيَلْجُ الْجَنَّةَ. ثُمَّ يَعُوبُ اللَّهُ عَلَى الْآخَرِ فَيَهْدِيهِ إِلَى الْإِسْلَامِ، ثُمَّ يُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيُشَتَّشَهُدُ.)

(صحیح بخاری، حدیث نمبر: 2826، صحیح مسلم، حدیث نمبر: 4892، سنن نسائی، موطا امام مالک، السنن الکبریٰ،

بنیتی، مکملة المصانع، حدیث نمبر: 3807)

”اللہ تعالیٰ کو ان دو آدمیوں پر بُشی آئے گی جن میں سے ایک نے درسے کو شہید کیا ہوگا، مگر دونوں جنت میں جائیں گے۔ صحابہ کرام نے عرض کیا: یا رسول اللہ ﷺ! وہ کیسے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: جو آدمی شہید ہوگا وہ تو جنت میں جائے گا، مگر اللہ تعالیٰ اُس کے شہید کرنے والے کو توہہ کی توفیق دے گا، پھر اسے اسلام کی ہدایت دے گا، پھر وہ بھی مسلمان ہونے کے بعد اللہ کی راہ میں جہاد کرتے ہوئے شہید ہوگا۔ (وہ بھی جنت میں جائے گا۔)“

15 - ((عَنْ الْبَرَاءَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: أَتَى النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَجُلٌ مُقْنَعٌ بِالْحَدِيدِ  
فَقَالَ:

يَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ! أَفْتَأْتِلَ أَوْ أَسْلِمُ؟  
قَالَ: أَسْلِمْ ثُمَّ قَاتِلُ.

فَإِذَا لَمْ قَاتَلْ فَقُتُلَ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

عَمِيلَ قَلِيلًا وَأَجْرُ كَثِيرًا.) (مجید بخاری، حدیث نمبر: 2808)

”حضرت براء بن عازب رضي الله عنه روایت کرتے ہیں کہ نبی ﷺ کی خدمت میں ایک شخص لوہے کی (جنگی) ٹوپی پہن کر آیا اور عرض کیا: یا رسول اللہ ﷺ! میں قاتل کروں یا اسلام لاوں؟

آپ ﷺ نے فرمایا:  
اسلام لاو، پھر قاتل کرو۔

چنانچہ وہ آدمی ایمان لا یا اور پھر اسی وقت جہاد میں لا تے ہوئے شہید ہو گیا۔ اس پر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اس شخص نے عمل تھوڑا کیا اور اجر زیادہ پا گیا۔“

مندرجہ بالا احادیث کی روشنی میں شہید کا مقام و مرتبہ یوں واضح ہو جاتا ہے کہ  
1۔ خود نبی ﷺ نے بار بار شہید ہونے کی تمنا کی ہے۔

- 2۔ شہید جنت میں جانے کے بعد دنیا میں دوبارہ آنے کی آرزو کرے گا، تاکہ وہ دوبارہ شہید ہو کر جنت کا اعلیٰ مقام حاصل کرے۔
- 3۔ شہادت کا درجہ دنیا بھر کے مال و دولت سے زیادہ قیمتی ہے۔
- 4۔ شہید کے لیے جنت کا وصہ ہے۔ شہادت کا صدقہ جنت ہے۔
- 5۔ شہادت کے وقت شہید کو اتنی تکلیف بھی نہیں ہوتی، جتنی تکلیف ایک چیونٹی کے کائنے سے انسان کو ہوتی ہے۔
- 6۔ شہید کو قبر ہی میں اُس کا جنت میں مٹھکانا دکھاریا جاتا ہے۔
- 7۔ شہید قبر کے عذاب سے محفوظ رہے گا۔
- 8۔ شہید قیامت کی بڑی گھبراہٹ سے اُس میں رہے گا۔
- 9۔ قرض کے سوا شہید کے تمام گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں۔
- 10۔ شہید کو آخرت میں عزت و وقار کا تاج پہنایا جائے گا۔

جب قرآن و حدیث میں جہاد و قیال اور شہادت کے بارے میں اس قدر منصوص اور واضح احکام موجود ہیں اور ان پر نبی ﷺ نے، آپ کے صحابہ کرام رض، خلفائے راشدین نے، اور اُس کے بعد سے لے کر آج تک اہل اسلام نے ہر دور میں عمل کیا ہے تو غادری صاحب کس منہ سے جہاد میں واضح اور منصوص حکم کا انکار کر سکتے ہیں اور جب وہ اس کا انکار کرتے ہیں تو کیوں نہ اُن کو بھی مرزا قاریانی کی طرح دائرہ اسلام سے خارج سمجھا جائے؟





طرح کی بے شمار دوسری چیزوں میں سنت کو مستقل بالذات شارع مان کر ہی دین میں شامل قرار دیتا ہوں۔“

(جاودہ غامدی صاحب کا خط، ما جناب شیر محمد اختر صاحب، بحوالہ ماہنامہ اشراق، شمارہ جون 1991ء، ص 32) اس کے بعد جب مئی 1998ء میں غامدی صاحب نے چالیس (40) امور پر مشتمل سنت اور دین کی ایک مکمل اور جامع فہرست جاری فرمائی تو اس میں داڑھی کی سنت کو شامل نہیں کیا اور اس فہرست سے غائب کر دیا۔ چنانچہ انہوں نے یہ لکھا ہے کہ:

”سنت سے ہماری مراد دین ابراہیمی کی وہ روایت ہے، جسے نبی ﷺ نے اس کی تجدید و اصلاح کے بعد، اور اس میں بعض اضافوں کے ساتھ، اپنے ماننے والوں میں، دین کی حیثیت سے جاری فرمایا ہے۔ اس ذریعے سے جو دین ہمیں ملا ہے وہ یہ ہے:

- (1) اللہ کا نام لے کر، اور دائیں ہاتھ سے کھانا پینا۔ (2) ملاقات کے موقع پر السلام علیکم اور اس کا جواب۔ (3) چھینک آنے پر الحمد للہ، اور اس کے جواب میں یہ حکم اللہ۔ (4) نومولود کے دائیں کان میں اذان، اور بائیں میں اقامت۔ (5) جانوروں کا تذکیرہ۔ (6) نکاح۔ (7) نکاح کا خطبہ۔ (8) موچھیں پست رکھنا۔ (9) زیر ناف کے بال موٹھنا۔ (10) بغل کے بال صاف کرنا۔ (11) لاکوں کا ختنہ کرنا۔ (12) بڑھے ہوئے ناخن کاشنا۔ (13) ناک، منہ اور دانتوں کی صفائی۔ (14) استنجا۔ (15) غسل جنابت۔ (16) بیت کا غسل۔ (17) تجمیز و تلفین۔ (18) تدفن۔ (19) وضو۔ (20) قیم۔ (21) اذان۔ (22) اقامت۔ (23) نماز کے لیے مساجد کا اہتمام۔ (24) شب و روز کی پانچ لازی نمازیں۔ (25) نمازِ جمعہ۔ (26) نمازِ عیدین۔ (27) نمازِ جنازہ۔ (28) روزہ۔ (29) اعتکاف۔ (30) عیدِ الفطر۔ (31) صدقہ، عیدِ الفطر۔ (32) زکوٰۃ۔ (33) ہدی۔

(34) طواف۔ (35) حرمین شریفین کی حرمت۔ (36) اشہر حرم۔ (37) حج و عمرہ۔ (38) عید الاضحی۔ (39) عید الاضحی کی قربانی۔ (40) ایام تشریق میں نمازوں کے بعد بکیریں۔

سنت یہی ہے اور اس کے پارے میں یہ بالکل قطعی ہے کہ ثبوت کے اعتبار سے اس میں اور قرآن مجید میں کوئی فرق نہیں ہے، وہ جس طرح صحابہ کے اجماع اور قولی تواتر سے ملا ہے، یہ اسی طرح ان کے اجماع اور عملی تواتر سے ملی، اور قرآن یہی کی طرح ہر دور میں، امت کے اجماع سے ثابت قرار پائی ہے۔“

(ماہنامہ اشراق، شمارہ مگی 1998ء، ص 35)

اس کے بعد اپریل 2002ء میں عائدی صاحب نے چالیس (40) سنتوں کے اس دین کو صرف ستائیں (27) سنتوں میں تبدیل کر کے اسی دین کا ایک نیا ایڈیشن تیار کر لیا۔

شیخیں جب گھٹ گھنیں تو دین کامل ہو گیا  
عائدی کو گوہر مقصود حاصل ہو گیا

چنانچہ سنتوں کی ایک اور فہرست جاری فرماتے ہوئے لکھا:

”سنت سے ہماری مراد دین ابراہیمی کی وہ روایت ہے، جسے نبی ﷺ نے اس کی تجدید و اصلاح کے بعد، اور اس میں بعض اضافوں کے ساتھ، اپنے ماننے والوں میں، دین کی حیثیت سے جاری فرمایا ہے:

(1) اللہ کا نام لے کر، اور دائیں ہاتھ سے کھانا پینا۔ (2) ملاقات کے موقع پر السلام علیکم اور اس کا جواب۔ (3) چھینک آنے پر الحمد للہ، اور اس کے جواب میں یرحمک اللہ۔ (4) نومولود کے دائیں کان میں اذان، اور بائیں میں اقامت۔ (5) موچھیں پست رکھنا۔ (6) زیر ہاف کے بال موٹھنا۔ (7) بغل کے بال صاف کرنا۔ (8) لڑکوں کا ختنہ کرنا۔ (9) بڑھے ہوئے ناخن کاشنا۔ (10) ناک، منہ اور دانتوں کے صفائی۔ (11) استنجا۔ (12) حیض و نفاس میں

زن و شوہر کے تعلق سے اجتناب۔ (13) حیض و نفاس کے بعد غسل۔  
 (14) غسل جنابت۔ (15) بیت کا غسل۔ (16) تجویز و تخفین۔  
 (17) تدفین۔ (18) عید الفطر۔ (19) عید الاضحی۔ (20) اللہ کا نام لے کر  
 جانوروں کا تذکیرہ۔ (21) نکاح و طلاق اور ان کے متعلقات۔ (22) زکوٰۃ اور  
 اس کے متعلقات۔ (23) نماز اور اس کے متعلقات۔ (24) روزہ اور صدقہ  
 فطر۔ (25) اعتکاف۔ (26) قربانی۔ (27) حج و عمرہ اور ان کے متعلقات۔  
 سنت یعنی ہے اور اس کے بارے میں یہ بالکل قطعی ہے کہ ثبوت کے  
 اعتبار سے اس میں اور قرآن مجید میں کوئی فرق نہیں ہے۔“

(میزان، جلد 10، طبع دم، اپریل 2002ء)

سنت کی اس ترمیم شدہ فہرست پر نظر ڈالی جائے تو صاف معلوم ہو جاتا ہے کہ اس سے  
 واڑی حسب معمول غائب ہے۔ اس کے علاوہ دیگر تیرہ (13) امور کو سنت سے خارج کر دیا  
 گیا ہے جن میں وضو، تیمّ، حریم شریفین کی حرمت، ہدی، طلاق، اشهر حرم، نمازِ عیدین، نماز  
 جنائزہ، نمازِ جمعہ، نماز کے لیے مساجد کا اہتمام وغیرہ شامل ہیں۔

پھر اس کے بعد زمانے نے ایک اور کروٹ کی تو غامدی صاحب نے بھی  
 فروری 2005ء میں سنت کی ہر یہ ترمیم شدہ فہرست جاری کرتے ہوئے لکھا:

”سنت سے ہماری مراد دین ابراہیمی کی وہ روایت ہے، جسے نبی ﷺ نے اس  
 کی تجدید و اصلاح کے بعد، اور اس میں بعض اضافوں کے ساتھ، اپنے مانے  
 والوں میں، دین کی حیثیت سے جاری فرمایا ہے۔ اس ذریعے سے جو دین ہمیں  
 ملا ہے وہ یہ ہے:

#### عبدادات:

- (1) نماز۔ (2) زکوٰۃ اور صدقہ فطر۔ (3) روزہ و اعتکاف۔ (4) حج و عمرہ۔
- (5) قربانی اور ایامِ تشریق کی تکمیل۔

## معاشرت:

(1) نکاح و طلاق اور ان کے متعلقات۔ (2) حیض و نفاس میں زن و شوہر کے تعلق سے اجتناب۔

## خود دو فووش:

(1) سور، خون، مردار اور خدا کے سوا کسی اور کے نام پر ذبح کیے گئے جانور کی حرمت۔ (2) اللہ کا نام لے کر جانوروں کا تذکیرہ۔

## دسوسم و آداب:

(1) اللہ کا نام لے کر، اور دائیں ہاتھ سے کھانا پینا۔ (2) ملاقات کے موقع پر السلام علیکم اور اس کا جواب۔ (3) چھپک آنے پر الحمد للہ، اور اس کے جواب میں یرحک اللہ۔ (4) نومولود کے دائیں کان میں اذان، اور بائیں میں اقامۃ۔ (5) موٹھیں پست رکنا۔ (6) زیر ہاف کے بال موڑنا۔ (7) بغل کے بال صاف کرنا۔ (8) بوڑھے ہوئے ناخن کاٹنا۔ (9) لاکوں کا ختنہ کرنا۔ (10) ناک، منہ اور دانتوں کی صفائی۔ (11) استنجا۔ (12) حیض و نفاس کے بعد غسل۔ (13) غسل جنابت۔ (14) میت کا غسل۔ (15) تجویز و تخفین۔ (16) تدفین۔ (17) عید الفطر۔ (18) عید الاضحی۔

سنن یہی ہے اور اس کے بارے میں یہ بالکل قطعی ہے کہ ثبوت کے اعتبار سے اس میں اور قرآن مجید میں کوئی فرق نہیں ہے۔“

(اصول و مبادی، جلد 10، 11، طبع فرودی، 2005ء)

اب ہم سنن کی اس تحرید ترمیم شدہ تیری فہرست پر نظر ڈالتے ہیں تو یہ فرق معلوم ہوتا ہے کہ اس میں:

1۔ خورد و نوش کے تحت ”سور، خون، مردار اور خدا کے سوا کسی اور کے نام پر ذبح کیے گئے جانور کی حرمت“ کے عنوان سے ایک نئی سنن کا اضافہ کر دیا گیا ہے۔ لیکن سنن کی

ستائیکس (27) کی تعداد کو برقرار رکھنے کے لیے یہ ترکیب کی گئی ہے کہ ”اعتكاف“ کی الگ سنت کو روزے کی سنت کے ساتھ ملا دیا گیا تاکہ کلنتی کا میزانیہ (Total) پورا رہے اور کسی ممکنہ اعتراض سے بچا جاسکے۔

ہیں کو اکب کچھ نظر آتے ہیں کچھ  
دیتے ہیں دھوکا یہ بازی گر کھلا

2۔ دوسری ترمیم شدہ فہرست میں ”روزہ اور صدقہ فطر“ ایک سنت تھی۔ تیسرا ترمیم شدہ فہرست میں ”روزہ اور اعتكاف“ ایک سنت قرار پائی۔

3۔ دوسری ترمیم شدہ فہرست میں زکوٰۃ کی سنت کے ساتھ صدقہ فطر کی سنت شامل نہ تھی بلکہ وہ اس سے الگ ایک سنت تھی مگر تیسرا ترمیم شدہ فہرست میں زکوٰۃ کی سنت کے ساتھ صدقہ فطر کی سنت کو ملا کر دو سنتوں کی ایک سنت بن گئی۔

4۔ دوسری ترمیم شدہ سنت میں نماز کی سنت کے ساتھ اس کے متعلقات بھی شامل تھے مگر تیسرا ترمیم شدہ فہرست میں نماز کی سنت سے اس کے متعلقات غائب کر دیے گئے۔

5۔ دوسری ترمیم شدہ سنت میں حج و عمرہ کی سنت کے ساتھ ان کے متعلقات بھی شامل تھے مگر تیسرا ترمیم شدہ فہرست میں حج و عمرہ کے متعلقات حذف کر دیے گئے۔

6۔ دوسری ترمیم شدہ فہرست میں اعتكاف ایک مستقل سنت تھی جسے تیسرا ترمیم شدہ فہرست میں روزے کے ساتھ شامل کر کے ”روزہ و اعتكاف“ کی ایک ہی سنت بنالی گئی، اس طرح گویا اب اعتكاف نصف سنت قرار پائی جو پہلے پوری سنت تھی۔

7۔ دوسری ترمیم شدہ فہرست میں قربانی ایک مستقل اور الگ سنت تھی مگر تیسرا ترمیم شدہ فہرست میں اس کے ساتھ ”ایام تحریف کی بحیرہ“ نامی سنت شامل کر کے اسے ایک ہی سنت بنالی گیا۔

یاد رہے کہ ”ایام تحریف کی بحیرہ“ والی سنت میں 1998ء کی پہلی فہرست میں موجود تھی جو اپریل 2002ء کی فہرست سے خارج کر دی گئی اور پھر 2005ء کی فہرست میں اسے

دوبارہ شامل کر لیا گیا۔

اس تفصیل سے ظاہر ہوتا ہے کہ غامدی صاحب نے سنت اور دین کو بازمیچہ اطفال سمجھ رکھا ہے جس میں وہ اپنے من مانے طریقے سے حسب خواہش رد و بدل کرتے رہتے ہیں، اور اس شریعت سازی کے نتیجے میں ان کے ہاں کھلے تضادات جنم لیتے ہیں۔



## 2۔ حدیث پر غور کرنے میں تضاد

عامدی صاحب کے ہاں ”أصول سازی“ اور ”أصول بخشنی“ نام ہے۔ وہ دوسریں کو جن اصولوں کا پابند کرتے ہیں خود ان اصولوں کی پابندی نہیں کرتے۔ بلکہ جو اصول وہ اپنے لیے بھی بناتے ہیں خود ان پر بھی کاربند نہیں ہوتے۔

احادیث پر بحث واستدلال کرنے کے لیے انہوں نے ایک اصول بیان کیا ہے کہ اس باب کی تمام روایات کو سامنے رکھ کر کوئی رائے قائم کرنی چاہیے مگر مرتد کی سزا کے بارے میں انہوں نے خود اس اصول کی پابندی نہیں کی۔ چنانچہ وہ لکھتے ہیں کہ:

”چوتھی چیز یہ ہے کہ کسی حدیث کا مدعاعتیین کرتے وقت اس باب کی تمام روایات پیش نظر رکھی جائیں۔ بارہا ایسا ہوتا ہے کہ آدمی حدیث کا ایک مفہوم سمجھتا ہے لیکن اسی باب کی تمام روایتوں کا مطالعہ کیا جائے تو وہ مفہوم بالکل دوسری صورت میں نمایاں ہوتا ہے۔“ (میران، ص 73، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(اصول و مبادی، ص 72، طبع فروری 2005ء)

مگر جب مرتد کی سزا کا معاملہ آیا تو اس پر بحث واستدلال کرتے وقت انہوں نے اس باب کی کئی احادیث چھوڑ کر صرف ایک حدیث کو لے کر اپنی فلک رائے قائم کر لی ہے۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ:

”ارتاد کی سزا کا یہ مسئلہ شخص ایک حدیث کا مدعاعتیین بخشنے کی وجہ سے پیدا ہوا ہے۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ کی روایت ہے۔ یہ حدیث بخاری میں اس طرح نقل ہوئی ہے: ((من بدّل دینه فاقتلوه)) ”جو شخص اپنا دین تبدیل کرے، اُسے قتل کرو۔“ ہمارے فقہاء اسے بالعموم ایک حکم عام قرار دیتے ہیں جس کا اطلاق ان

کے نزدیک ان سب لوگوں پر ہوتا ہے جو زمانہ رسالت سے لے کر قیامت تک اس زمین پر کہیں بھی اسلام کو چھوڑ کر کفر اختیار کریں گے۔ ان کی رائے کے مطابق ہر وہ مسلمان جو اپنی آزادانہ مرضی سے کفر اختیار کرے گا، اسے اس حدیث کی رو سے لازماً قتل کر دیا جائے گا۔“

(برہان، ص 139، ٹیچ چارم، جون 2006ء)

وہ مزید فرماتے ہیں کہ:

”لیکن فقہاء کی یہ رائے کسی طرح صحیح نہیں ہے۔ رسول اللہ ﷺ کا یہ حکم تو ہے شک ثابت ہے مگر ہمارے نزدیک یہ کوئی حکم عام نہ تھا بلکہ صرف انہی لوگوں کے ساتھ خاص تھا جن میں آپ کی بحث ہوئی اور جن کے لیے قرآن مجید میں اسمیں یا مشرکین کی اصطلاح استعمال کی گئی ہے۔“

(برہان، ص 140، ٹیچ چارم، جون 2006ء)

اس کے بعد ارشاد ہوتا ہے کہ:

”ہمارے فقہاء کی غلطی یہ ہے کہ انہوں نے قرآن و سنت کے باہمی ربط سے اس حدیث کا مدعای بھجئے کے بجائے اسے عام پھرنا کر ہر مرتد کی سزا موت قرار دی اور اس طرح اسلام کے حدود و تعزیرات میں ایک ایسی سزا کا اضافہ کر دیا جس کا وجود ہی اسلامی شریعت میں ثابت نہیں ہے۔“

(برہان، ص 143، ٹیچ چارم، جون 2006ء)

دیکھیے، مرتد کی سزا کے بارے میں عامدی صاحب صرف ایک حدیث کو مدار بنا کر اس معاملے میں بحث و استدلال فرماتے ہیں (اور وہ بھی لفظ عرب کے خلاف معنی لے رہے ہیں) اور اس باب کی درج ذیل احادیث سے انہوں نے اپنی آنکھیں بند کر رکھی ہیں۔

1۔ صحیح بخاری اور صحیح مسلم کی متفق علیہ حدیث ہے کہ:

((عن عبد اللہ قال: قال رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم : لا يحل دم امریء مسلم یشهد ان لا اله الا اللہ ، وانی رسول اللہ الا باحدی ثلاث: النفس بالنفس ، والثیب الزانی ، والمفارق لدینه التارک للجماعۃ). ) (صحیح بخاری، رقم: 2878)

"حضرت عبد اللہ (بن مسعود رضی اللہ عنہ) سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: کسی مسلمان کا خون بہانا جائز نہیں جو یہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں، مساوائے تین صورتوں کے: ایک یہ کہ اس نے کسی کو قتل کیا ہو، دوسرا یہ کہ وہ شادی شدہ زانی ہو اور تیسرا یہ کہ وہ اپنا دین چھوڑ کر (مسلمانوں کی) جماعت سے الگ ہو جائے۔"

یہی حدیث صحیح بخاری کے علاوہ صحیح مسلم، سنن ابی داؤد، جامع ترمذی، سنن نسائی، سنن ابن ماجہ، سنن دارمی اور سنداحمد میں بھی موجود ہے اور اسے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے علاوہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اور حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ نے بھی روایت کیا ہے۔

2۔ دوسرا حدیث جس سے غامدی صاحب نے مرتد کے مسئلے میں چشم پوشی کی ہے وہ سنن ابی داؤد کی حدیث ہے کہ:

((عن ابی امامۃ بن سہل قال: کنا مع عثمان وهو محصور في الدار، وكان في الدار مدخل من دخله سمع كلام من على البلاط، فدخله عثمان، فخرج علينا وهو متغير لونه، فقال: انهم ليتوا عدوني بالقتل أتفأ، قال: قلنا يكفيكم الله يا امير المؤمنين! قال: ولم يقتلونني؟ سمعت رسول الله يقول: لا يحل دم امریء مسلم الا باحدی ثلاث: كفر بعد إسلام، أو زنا بعد احسان، أو قتل نفس بغير نفس، فوالله ما زنت في جاهلية ولا في إسلام فقط، ولا احببت اگن لی بدینی بدلًا من ذهانی الله،

## ولا قتلت نفسا فیم یقتلونی؟)

(عنابی داؤد، کتاب الدیات، حدیث نمبر 4502)

”حضرت ابو امامہ بن سہل رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ میں اور دوسرے لوگ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے پاس موجود تھے، جب وہ اپنے گھر میں محسوس تھے۔ اس گھر کا ایک راست تھا جس کے اندر کھڑا آدمی گھر کی بالکونی پر کھڑے لوگوں کی بات آسمانی سے سن سکتا تھا۔ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ وہاں تشریف لائے۔ ان کے چہرے کا رنگ بدلا ہوا تھا۔ وہ باہر نکلے اور فرمایا: ابھی یہ لوگ مجھے قتل کر دینے کی دھمکی دے رہے تھے۔ ہم نے عرض کیا: اے امیر المؤمنین! ان کے مقابلے میں اللہ آپ کے لیے کافی ہے۔ پھر فرمایا: یہ لوگ مجھے کیوں قتل کر دینا چاہتے ہیں؟ میں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے تھا ہے کہ کسی مسلمان کا خون حلال نہیں، سو اے اسکے کہ تین صورتوں میں سے کوئی ایک صورت ہو۔ وہ اسلام لانے کے بعد کفر اختار کرے۔ (مرتد ہو جائے) یا شادی کے بعد زنا کرے، یا کسی کو ناحق قتل کر دے۔ اللہ کی حسم! میں نہ تو جاہلیت میں زنا کا مرکب ہوا اور نہ اسلام لانے کے بعد۔ دوسرے یہ کہ میں نے اپنادین بدلتا بھی پسند نہیں کیا جب سے اللہ نے مجھے ہدایت عطا فرمائی ہے۔ تمیرے یہ کہ میں نے کسی کو ناحق قتل بھی نہیں کیا۔ پھر یہ لوگ کس بنا پر مجھے قتل کرنا چاہتے ہیں؟“

اس طرح غامدی صاحب اپنے مسلم اصولوں کی خود ہی دھیان بکھیرتے ہیں اور فکری تضادات کا شکار ہوتے ہیں۔ خود گمراہ ہوتے ہیں اور دوسروں کو گمراہ کرنے کی کوشش فرماتے ہیں۔



### 3۔ کیا امام زہریؓ غیر ثقہ راوی ہیں؟

غامدی صاحب کے تضادات میں سے ایک تضاد یہ ہے کہ وہ مشہور محدث اور فقیہ امام ابن شہاب زہریؓ کو غیر ثقہ اور ناقابل اعتبار راوی بھی قرار دیتے ہیں مگر پھر انہی کی روایت کردہ احادیث سے استدلال بھی کرتے ہیں۔

چنانچہ غامدی صاحب نے صحاب کی مشہور حدیث ”بعد حرف“ پر بحث کرتے ہوئے اُس کے ایک راوی امام زہریؓ کے بارے میں لکھا ہے کہ:

”آن (امام زہریؓ) کی کوئی روایت بھی، بالخصوص اس طرح کے اہم معاملات میں قابل قبول نہیں ہو سکتی۔“ (میزان، ص 31؛ طبع دوم اپریل 2002ء)

اس مقام پر غامدی صاحب نے امام زہریؓ کو غیر ثقہ اور ناقابل اعتبار راوی قرار دیا ہے اور آن کی کوئی روایت قبول کرنے سے انکار کیا ہے۔ حالانکہ امام ابن شہاب زہریؓ کو محدثین، فقهاء اور ائمہ جرج و تعلیل نے ثقہ بلکہ اوثق اور قابل اعتبار راوی قرار دیا ہے۔

چنانچہ امام ابن حجر عسقلانی نے ”تقریب“ (جلد 2، ص 207) میں، امام ذہبی نے ”میزان الاعتدال“ (جلد 4، ص 40) میں اور امام ابن حبان نے ”کتاب الفتاوی“ (جلد 3، ص 4) میں آن کو ثقہ اور قابل اعتبار راوی تسلیم کیا ہے۔

لفظ کی بات یہ ہے کہ غامدی صاحب نے اپنی جس کتاب ”میزان“ میں امام زہریؓ کو غیر ثقہ اور غیر معتبر قرار دیا ہے۔ اسی کتاب کے تقریباً ہر باب میں آن کی درجنوں مردیات کو صحیح مان کر آن سے اپنے حق میں استدلال بھی کیا ہے۔

مثال کے طور پر اپنی کتاب ”میزان“ کے درج ذیل مقامات پر غامدی صاحب نے امام زہریؓ کی روایت کردہ احادیث سے استدلال کیا ہے:

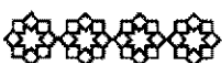
1۔ ص 171 پر کافر اور مسلم کی دراثت سے متعلق صحیح بخاری کی حدیث نمبر 6764

2۔ ص 254 پر قانون چہاد سے متعلق اجر و ثواب کے بارے میں صحیح بخاری کی حدیث نمبر 2787

3۔ ص 297 پر حدود و تعزیرات میں قتل خطا سے متعلق صحیح بخاری کی حدیث نمبر 1499

4۔ ص 337 پر قسم اور کفارہ سے متعلق ابو داؤد کی حدیث نمبر 3290

اس طرح غامدی صاحب کے ہاں یہ کھلا تضاد پایا جاتا ہے کہ وہ امام زہریؓ کو ایک جگہ غیر لائق اور غیر معتبر قرار دیتے ہیں اور دوسری جگہوں پر ان کو لائق اور معتبر قرار دے کر ان کی روایت کردہ احادیث سے استدلال بھی کرتے ہیں تو کیا یہ اصول پرستی ہے یا خواہش پرستی؟



## 4- قرآن و سنت کے مقدم و مُؤخر ہونے میں تضاد

غامدی صاحب کے ہاں یہ بھی کھلا تضاد موجود ہے کہ وہ بھی قرآن کو سنت پر مقدم مانتے ہیں اور بھی سنت کو قرآن سے مقدم فرار دیتے ہیں۔

چنانچہ وہ ایک جگہ قرآن کو ہر چیز پر مقدم فرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں:

”ہر شخص پابند ہے کہ اس (قرآن) پر کسی چیز کو مقدم نہ ٹھہرائے۔“

(میزان ص 23، طبع دوم اپریل 2002ء)

پھر اسی کتاب ”میزان“ میں آگے چل کر سنت کو قرآن سے مقدم فرار دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ:

”سنت قرآن کے بعد نہیں بلکہ قرآن سے مقدم ہے۔“

(میزان ص 52، طبع دوم اپریل 2002ء)

ہم جانتے ہیں کہ غامدی صاحب نے ان دونوں مقامات پر حرف ”پر“ اور حرف ”سے“ کا مغالطہ دیا ہے مگر یہ مغالطہ اس وقت مغالطہ نہیں رہتا بلکہ ایک کھلا تضاد بن کر سامنے آتا ہے جب اسے اردو زبان کے درج ذیل دو جملوں کی روشنی میں دیکھا جائے:

1- اللہ تعالیٰ پر کسی چیز کو مقدم نہیں ٹھہراانا چاہیے۔

2- نبی ﷺ اللہ تعالیٰ سے مقدم ہیں۔

کیا کوئی آدمی جو اردو زبان جانتا ہے مذکورہ دونوں فقردوں میں کھلا تضاد نہیں پائے گا؟





(17) مدفین۔ (18) عید الفطر۔ (19) عید الاضحی۔ (20) اللہ کا نام لے کر جانوروں کا تذکیرہ۔ (21) نکاح و طلاق اور ان کے متعلقات۔ (22) زکوٰۃ اور اس کے متعلقات۔ (23) نماز اور اس کے متعلقات۔ (24) روزہ اور صدقہ نظر۔ (25) اعتکاف۔ (26) قربانی۔ (27) حج و عمرہ اور ان کے متعلقات۔ سنت بھی ہے اور اس کے بارے میں یہ بالکل قطعی ہے کہ ثبوت کے اعتبار سے اس میں اور قرآن مجید میں کوئی فرق نہیں ہے۔” (میزان، ص 10، طبع دوم اپریل 2002ء)

اس مقام پر غامدی صاحب نے نماز، روزے اور زکوٰۃ کو (سنت نمبر 22، 23، 24) بھی سنت شمار کیا ہے مگر اور جگہوں پر نماز، روزے اور زکوٰۃ کو فرض قرار دیا ہے۔ چنانچہ نماز کے بارے میں ایک جگہ لکھتے ہیں کہ:

1۔ ”نماز مسلمانوں پر شب و روز میں پانچ وقت فرض کی گئی ہے۔“

(قانون عبادت، ص 63، طبع اپریل 2005ء)

2۔ اسی طرح روزے کو پہلے سنت قرار دینے کے بعد فرض قرار دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ: ”روزوں کے لیے رمضان کا مہینہ خاص کیا گیا ہے، اس لیے جو شخص اس مہینے میں موجود ہو، اس پر فرض ہے کہ اس پورے مہینے کے روزے رکھے۔“

(قانون عبادت، ص 139، طبع اپریل 2005ء)

3۔ غامدی صاحب نے اپنی کتاب ”میزان“ میں قانون معيشت کے تحت یہ عنوان قائم کیا ہے کہ: ”زکوٰۃ کی فرضیت۔“ (میزان، ص 137، طبع دوم اپریل 2002ء)

غامدی صاحب مزید لکھتے ہیں کہ:

”یہ (زکوٰۃ) پہلے سے موجود ایک سنت تھی ہے قرآن نے زندہ کیا اور نبی ﷺ نے خدا کے حکم سے مسلمانوں میں جاری کر دیا۔“ (میزان، ص 138، طبع دوم اپریل 2002ء)

اس سے معلوم ہوا کہ غامدی صاحب اصطلاحات کے ذریعے مخالفوں دینے کے عادی ہیں اور یہ چیز ان کے ہاں ایک واضح تضاد کی صورت میں اُنہر کو سامنے آتی ہے۔

## 6۔ کبھی صرف قرآن میزان ہے تو کبھی سنت بھی میزان

غامدی صاحب کبھی صرف قرآن کو میزان قرار دیتے ہیں اور کبھی اس کے ساتھ سنت کو بھی میزان نہیں کرتے ہیں۔ کبھی ایک میزان اور کبھی دو میزانیں۔ چنانچہ ایک جگہ لکھتے ہیں کہ: ”قرآن میزان ہے..... چنانچہ تولے کے لئے یہی ہے۔ اس دنیا میں کوئی چیز ایسی نہیں ہے جس پر اسے تولا جاسکے۔“ (میزان، ص 22، مطبوع دوم اپریل 2002ء)

”هر چیز اب اسی میزان (قرآن) پر تولی جائے گی۔“

(میزان حصہ اول، ص 140، مطبوع 1985ء)

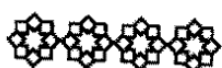
گردوسرے موقع پر صرف قرآن ہی میزان نہ رہا بلکہ قرآن کے ساتھ سنت بھی میزان ہیں گئی۔ پہلے ایک میزان تھی، اب دو ہو گئیں اور تضاد بالکل واضح ہو گیا۔ چنانچہ ”اشراق“ جس کے مدیر غامدی صاحب ہیں، میں یہ اشتہار عرصے تک چھپتا رہا کہ:

”قاری محترم!

اشراق ایک تحریک ہے، علمی تحریک ..... فکر و نظر کو قرآن و سنت کی میزان میں تولنے کی تحریک .....“

(ماہنامہ اشراق، بابت اپریل، ہجتی، جون، جولائی، اگست، اکتوبر، نومبر اور دسمبر 1991ء)

اس طرح غامدی صاحب ایک طرف صرف قرآن کو میزان قرار دیتے ہیں اور دوسری طرف سنت کو بھی میزان مانتے ہیں اور یہ چیز بھی ان کے ہاں کھلے تضاد کی صورت میں موجود ہے۔



## 7۔ قرآنی الفاظ کے صرف معروف معنی مراد لینا

علمدی صاحب قرآن مجید کے الفاظ کے صرف معروف معنی لینے کو جائز سمجھتے ہیں اور اگر معروف معنی نہ لیے جائیں تو ان کے نزدیک ایسا کرنا جائز ہے۔  
وہ اپنے موقف کو اس طرح بیان کرتے ہیں:

”اس قرآن کے ترجمہ و تفسیر میں ہر جگہ اس کے الفاظ کے معروف معنی ہی پیش نظر رہنے چاہئیں، ان سے ہٹ کر ان کی کوئی تاویل کسی حال میں قبول نہیں کی جاسکتی۔“ (بیزان، ص 18، طبع دوم اپریل 2002ء)

اس کے بعد اپنے موقف کو درج ذیل مثالوں سے واضح کرتے ہیں:

”وَالنَّجْمُ وَالشَّجَرُ يَسْجُدُانِ مِنَ النَّجْمِ كَمْعْنِي ”تاروں“ ہی کے ہو سکتے ہیں۔ إِلَإِ إِذَا تَمَنَّى میں لفظ تمَنَّی کا مفہوم خواہش اور ارمان ہی ہے۔ أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبْلِ میں الْإِبْلِ کا لفظ اونٹ ہی کے لیے آیا ہے۔ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكْنُونٌ میں بیض اٹلوں ہی کے معنی میں ہے۔ فَصَلِّ لِرِبِّكَ وَانْحَرِ میں نَحَرِ کا لفظ قربانی ہی کے لیے ہے۔ اور اسے ”بوثیوں“ اور ”تلاوت“ اور ”بادل“ اور ”انڈوں“ کی چھپی ہوئی جملی اور ”سینہ پر ہاتھ باندھنے“ کے معنی میں نہیں لیا جاسکتا۔“ (حوالہ ذکرہ، ص 18، 19)

اس سے معلوم ہوا کہ علمدی صاحب کے نزدیک قرآن کے ترجمہ و تفسیر میں ہر جگہ اس کے الفاظ کے صرف معروف معنی ہی لیے جاسکتے ہیں اور ان سے ہٹ کر ان کی کوئی تاویل قابل قبول نہیں ہو سکتی۔

حالاں کہ اہل علم جانتے ہیں کہ بعض اوقات قرآنی الفاظ کے معروف معنی کے سوائے

اس کے مجازی معنی بھی مراد لیے جاسکتے ہیں۔ جیسے یقین کے معروف معنی یقین ہی کے ہیں مگر یہ مجازی طور پر ”موت“ کے معنوں میں بھی آتا ہے۔

لیکن ہم دیکھتے ہیں کہ غامدی صاحب اپنے اس خود ساختہ اصول کی خود خلاف ورزی کرتے ہیں اور ہر جگہ قرآنی الفاظ کے معروف معنی مراد نہیں لیتے۔ چنانچہ انہوں نے اپنی الٹی تفسیر ”البيان“ (میں اسے الٹی تفسیر اس لیے کہتا ہوں کہ یہ آخری سورتوں سے ہوتی ہوئی الٹی رخ پر پیچھے کو آ رہی ہے اور ابھی تک اس کی ایک جلد شائع ہوئی ہے جو سورہ الملک سے سورہ الناس تک ہے اور باقی تفسیر ابھی نامکمل ہے) میں درج ذیل مقامات پر قرآنی الفاظ کے معروف معنی مراد نہ لے کر اپنے بنائے ہوئے اصول کو خود پا مال کیا ہے۔

1۔ **پہلی مثال** سورۃ الحص کے الفاظ ﴿تَبَثَّ بَيْدَا أَبِي لَهَبٍ﴾ کا ترجمہ غامدی صاحب نے یوں کیا ہے کہ:

”ابو لهب کے بازوں توٹ گئے۔“ (البيان، ص 260)

اب یہ فیصلہ کرنا اہل علم کا کام ہے کہ لفظ ”بیدا“ کے معروف معنی ”باڑہ“ کے ہیں یا ”دونوں ہاتھ“ کے۔

2۔ **دوسری مثال** سورۃ العلق کی چھلی آیت ﴿إِقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ﴾ کا ترجمہ غامدی صاحب نے یوں کیا ہے کہ:

”انہیں پڑھ کر سناؤ (اے چنبر) اپنے اس پروردگار کے نام سے جس نے پیدا کیا ہے۔“ (البيان، ص 207)

اب یہ فیصلہ کرنا اہل علم کا کام ہے کہ عربی زبان میں لفظ اقرنا (بغیر علیٰ کے مل) کے معروف معنی ”پڑھ“ کے ہیں یا ”انہیں پڑھ کر سناؤ“ کے ہیں۔

3۔ **تیسروی مثال** اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ:

﴿فُلُّ هُوَ الَّذِي ذَرَّ أَكُمْ فِي الْأَرْضِ﴾ (الملک: 24)

اس کا ترجمہ غامدی صاحب نے یہ کیا ہے کہ:

”ان سے کہہ دو، وہی ہے جس نے تمہیں زمین میں بویا۔“ (البيان، ص 25، 26)

اب قارئین خود یکھ سکتے ہیں کہ ذرائعِ فی الْأَرْضِ میں ذراؤ (ذال کے ساتھ) کے معروف معنی "بُوْنے" کے ہیں یا "پھیلانے" کے۔

4۔ چوتھی مثال اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ:

﴿كَلَّا لَيَخَافُونَ الْآخِرَةَ﴾ (المدثر: 53)

اس آیت کا ترجمہ عامدی صاحب نے یوں کیا ہے کہ:

"بلکہ (واقعہ یہ ہے کہ) یہ قیامت کی توقع نہیں رکھتے۔" (البيان، ص 81)

اب یہ فیصلہ کرنا اہل علم کا کام ہے کہ آیت کے لفظ "یَخَافُونَ" کی قطعی دلالت اور اس کے معروف معنی بقول عامدی صاحب "توقع رکھنے" کے ہیں یا اس لفظ کے معروف معنی "خوف رکھنا یا ذرنا" کے ہیں۔

5۔ پانچویں مثال سورہ الاعلیٰ میں آیت 4، 5 میں ہے:

﴿وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْغَى ۝ فَجَعَلَهُ غُشَاءَ أَخْوَى ۝﴾

اس کا ترجمہ عامدی صاحب نے یہ کیا ہے:

"اور جس نے سبزہ نکالا، پھر اسے گھناس بزر و شاداب بنادیا۔"

اہل علم جانتے ہیں کہ غشاءَ آخوی کے معروف معنی "سیاہ کوزا کرکٹ" کے ہیں نہ کہ "گھناس بزر و شاداب" کے۔

6۔ چھتویں مثال اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ:

﴿وَتَبَأْكَتْ فَطَهْرٌ ۝﴾ (المدثر)

اس کا ترجمہ عامدی صاحب نے یہ کیا ہے کہ:

"اور اپنے دامن دل کو پاک رکھو۔"

اب یہ اہل علم کا کام ہے کہ وہ یہ بتائیں کہ "ثیاب" کے معروف معنی "کپڑے" کے ہیں یا "دامن دل" کے۔ یہ چند مثالیں ہیں جن میں عامدی صاحب نے اپنے اس اصول کو توڑا ہے کہ قرآنی الفاظ کے صرف معروف معنی ہی لیے جاسکتے ہیں۔

## 8۔ تکفیر کے مسئلے میں تضاد

غامدی صاحب کے ہاں تکفیر کے مسئلے پر بھی تضاد موجود ہے۔ وہ خود دوسروں کی تکفیر کرتے ہیں مگر کسی اور کو یہ حق نہیں دیتے کہ وہ کسی دوسرے کی تکفیر کر سکے اور اُسے کافر قرار دے سکے۔

چنانچہ ایک سوال کے جواب میں غامدی صاحب فرماتے ہیں کہ:  
 ”کسی کو کافر قرار دینا ایک قانونی معاملہ ہے۔ پیغمبر اپنے الہامی علم کی بنیاد پر کسی گروہ کی تکفیر کرتا ہے..... یہ حیثیت اب کسی کو حاصل نہیں۔“

(ماہنامہ اشراق، دسمبر 2000ء ص 54، 55)

اس سے معلوم ہوا کہ غامدی صاحب کی رائے میں کوئی غیر نبی شخص کسی اور آدمی کی تکفیر نہیں کر سکتا اور اُسے کافر قرار نہیں دے سکتا۔

غامدی صاحب کی یہ رائے بالکل بے اصل اور غلط ہے۔ خلافے راشدین سے لے کر آج تک ان لوگوں کی تکفیر کی گئی ہے جو ضروریاتِ دین میں سے کسی ایک کا بھی انکار کرتے رہے ہیں۔ خود سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے اپنے دورِ خلافت میں مدعاوں نبوت اور مانعین زکوٰۃ کو کافر قرار دے کر آن کے خلاف توار سے جہاد کیا تھا۔ ماضی قریب میں امت مسلمہ نے جھوٹے مدعی نبوت مرزا غلام احمد قادری (ملعون) اور اُس کے پیروکاروں کو کافر قرار دیا تھا۔ پاکستان کے قریباً ڈیڑھ ہزار علماء نے غلام احمد پرویز کو کافر قرار دیا تھا۔ یوں لگتا ہے جیسے غامدی صاحب نے اپنے گمراہ کن عقائد و نظریات کے پیش نظر خود تکفیر کی زد سے بچنے کے لیے تکفیر کا انکار کیا ہے۔

لیکن ہمیں اس پر تعجب آتا ہے کہ وہ خود تو تکفیر کی زد سے بچنے کے لیے حلیلے بہانے تراش رہے ہیں مگر دوسروں کو تکفیر کا نشانہ بناتے ہوئے ذرا نہیں شرمناتے۔ اُن کی اپنی تحریروں

کی رو سے شانی افریقہ کے کروڑوں مسلمان غیر مسلم قرار پاتے ہیں اور امت مسلمہ کے تمام صوفیائے کرام کا فرخہ بھرتے ہیں۔

اس اجمالی کی تفصیل یہ ہے کہ تصوف کے بارے میں غامدی صاحب نے لکھا ہے کہ یہ اسلام کے متوازی ایک دین ہے اور جب تصوف اسلام کے متوازی ایک دین ہے تو لا محال وہ اسلام سے الگ کوئی دین ہے اور جب کوئی شخص اسلام سے الگ اُسے اپنادین بنائے گا تو دائرۃ اسلام سے خارج ہو جائے گا۔ اس طرح غامدی صاحب نے بالواسطہ طور پر امت مسلمہ کے تمام صوفیائے کرام کی تکفیر کر کے ان کو کافر خہبہ رکھا ہے۔

چنانچہ تصوف کے بارے میں غامدی صاحب لکھتے ہیں کہ:

”تصوف فی الواقع ایک متوازی دین ہے۔“ (برہان، ص 188، طبع جون 2006ء)  
غامدی صاحب کی دوسری تحریریں جن کی رو سے شانی افریقہ (لیبیا، ٹونس، الجزایر، مراکش اور صومالیہ وغیرہ) کے تمام مسلمان غیر مسلم قرار پاتے ہیں، وہ یہ ہیں:

1- ”قرآن صرف وہی ہے جو مصحف میں ثبت ہے اور جسے مغرب کے چند علاقوں کو چھوڑ کر پوری دنیا میں امت مسلمہ کی عظیم اکثریت اس وقت تلاوت کر رہی ہے۔ یہ تلاوت جس قراءت کے مطابق کی جاتی ہے اس کے سوا کوئی دوسری قراءت نہ قرآن ہے اور نہ اسے قرآن کی حیثیت سے پیش کیا جاسکتا ہے۔“

(میران، ص 25، 26، طبع دوم اپریل 2002ء)

2- ”یہ بالکل قطعی ہے کہ قرآن کی ایک ہی قراءت ہے ..... اس کے علاوہ سب قراءتیں ..... فتنہ عجم کے باقیات ہیں۔“ (میران، ص 32، طبع دوم، اپریل 2002ء)  
کیا غامدی صاحب کی ان تحریریوں کی رو سے شانی افریقہ (لیبیا، ٹونس، الجزایر، مراکش اور صومالیہ وغیرہ) کے کروڑوں مسلمان غیر مسلم قرار نہیں پاتے؟ جی ہاں، غامدی صاحب نے ایک ہی تکفیری لاثھی سے ان سب کو کافر قرار دے دیا ہے۔ کیونکہ شانی افریقہ کے لوگ ”قراءت حفص“، ”نبیں بلکہ“ ”قراءت ورش“ کے مطابق قرآن پڑھتے ہیں اور جب

”قراءت حفص“ کے سوا کوئی دوسری قراءت نہ قرآن ہے اور نہ اسے قرآن کی حیثیت سے پیش کیا جاسکتا ہے تو لا محالہ شامی افریقہ کے تمام مسلمان قرآن سے محروم ہیں اور غیر قرآن کو قرآن سمجھنے ہوئے ہیں اور جب وہ غیر قرآن کو قرآن سمجھنے ہوئے ہیں تو قرآن کے مکر خبرے کیونکہ جو قرآن کا مکر ہو جائے وہ ضرور کافر ہو جاتا ہے۔

غامدی صاحب کے نشر تکفیر کی زد صرف یہیں تک نہیں ہے بلکہ دنیا بھر میں جوار بول مسلمان ”قراءت حفص“ کے علاوہ دوسری قراءتوں کو بھی قرآن سمجھتے ہوئے ان کو پڑھ یا پڑھار ہے ہیں وہ سب مسلمان بھی یہیں قلم غیر مسلم خبرتے ہیں۔

اس ساری تفصیل سے معلوم ہوا کہ غامدی صاحب ایک طرف تو تکفیر کو ناجائز سمجھتے ہیں اور دوسری طرف اسے جائز قرار دے رہے ہیں اور یہ ان کے ہاں کھلا تضاد پایا جاتا ہے۔



## پانچواں باب

### متفقہ اسلامی عقائد و اعمال سے تقابل

جادوید غامدی صاحب کے عقائد و نظریات امت مسلمہ اور علمائے اسلام کے متفقہ اور اجماعی عقائد و اعمال سے بالکل الگ اور مختلف ہیں۔ انہوں نے ”سبیل المؤمنین“ کو چھوڑ کر اس ”غیر سبیل المؤمنین“ کو اختیار کر لیا ہے جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے کہ:

﴿وَمَنْ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ فَوَلَهُ مَا تَوَلَّٰ فَوَلِيهِ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ۝﴾  
(النساء: ۱۱۵)

”جو شخص رسولؐ کی مخالفت کرے گا اور مسلمانوں کا راستہ چھوڑ کر کسی اور راستے پر چلے گا حالانکہ اس پر صحیح راستہ واضح ہو چکا ہوتا ہے ہم اسی طرف پھیر دیں گے جدھروہ خود پھر گیا اور پھر اسے جہنم میں داخل کریں گے جو بہت بُرا نمکان ہے۔“ ذیل میں علمائے اسلام اور غامدی صاحب کے عقائد و نظریات کا ایک تقابلی جائزہ پیش کیا جاتا ہے جس کے بعد ہر شخص کے لیے یہ فیصلہ کرنا آسان ہو جاتا ہے کہ ان میں سے کون را حق پر ہے اور کون گمراہ ہے؟

| غامدی صاحب کے عقائد و نظریات                                                                                      | متفقہ اسلامی عقائد و اعمال         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| ۱- قرآن کی صرف ایک ہی قراءت (سبعہ یا عشرہ) قراءتیں متواتر اور صحیح ہیں۔ درست ہے، باقی سب قراءتیں جنم کا فتنہ ہیں۔ | ۱- قرآن مجید کی سات یا دس (سبعہ یا |

|                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2- میران، قرآن کے ناموں میں سے کوئی نام نہیں ہے۔                                                                                                                                                          | 2- قرآن کا ایک نام میزان بھی ہے۔                                                                        |
| 3- ترآن کی مشابہ آیات کا بھی ایک واضح اور قطعی مفہوم متعین نہیں کیا جاسکتا۔                                                                                                                               | 3- قرآن کی مشابہ آیات کا بھی ایک واضح اور قطعی مفہوم سمجھا جاسکتا ہے۔                                   |
| 4- سورہ نصر کی ہے۔                                                                                                                                                                                        | 4- سورہ نصر مدنی ہے۔                                                                                    |
| 5- قرآن میں اصحاب الاعداد سے مراد دو رنبوی کے قریش کے فراعنہ ہیں۔                                                                                                                                         | 5- اصحاب الاعداد کا واقعہ بعثت نبوی سے بہت پہلے زمانے کا ہے۔                                            |
| 6- ابولہب میں ابولہب سے مراد قریش کے سردار ہیں۔                                                                                                                                                           | 6- ابولہب سے نبی ﷺ کا فرقہ پچار مراد ہے۔                                                                |
| 7- اصحاب اغیل کو پرندوں نے ہلاک نہیں کیا تھا بلکہ وہ قریش کے پھراؤ اور پرندے بھیجے جھنوں نے ان کو تباہ و بر باد آندھی سے ہلاک ہوئے تھے۔ پرندے کر کے رکھ دیا تھا۔ صرف ان کی لاشوں کو کھانے کے لیے آئے تھے۔ | 7- اللہ تعالیٰ نے اصحاب فیل پر ایسے                                                                     |
| 8- سنت قرآن سے مقدم ہے۔                                                                                                                                                                                   | 8- سنت قرآن سے مقدم ہے۔                                                                                 |
| 9- سنت میں نبی ﷺ کے اقوال، افعال کی ابتداء حضرت محمد ﷺ سے نہیں، بلکہ اور تقریرات (خاموش تائیدیں) سب شامل ہیں اور وہ حضرت محمد ﷺ سے شروع ہوتی ہے۔                                                          | 9- سنت صرف افعال کا نام ہے۔ اس کی ابتداء حضرت محمد ﷺ سے نہیں، بلکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام سے ہوتی ہے۔ |
| 10- سنتیں ہزاروں کی تعداد میں ہیں۔                                                                                                                                                                        | 10- سنت صرف ستائیں (27) اعمال کا نام ہے۔                                                                |

|     |                                                                                                                                    |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 11. | ثبوت کے اخبار سے سنت اور قرآن میں کوئی فرق نہیں۔ ان دونوں کا ثبوت میں واضح فرق ہے۔ سنت کے ثبوت کے اجماع اور عملی تواتر سے ہوتا ہے۔ |
| 12. | حدیث سے کوئی اسلامی عقیدہ یا عمل ثابت نہیں ہوتا۔                                                                                   |
| 13. | حضور نے حدیث کی حفاظت اور تبلیغ نے حدیث کی واسطہ اور تبلیغ و اشاعت کے لیے بہت اہتمام کیا تھا۔                                      |
| 14. | امن شہاب زہری کی کوئی روایت بھی قبول نہیں کی جاسکتی۔ وہ ناقابل حدیث میں ثقہ اور معتبر راوی ہیں اور ان کی روایات قابل قبول ہیں۔     |
| 15. | دین کے مصادر قرآن کے علاوہ دین فطرت کے حقائق، سنت ابراہیمی اور قدیم صحائف بھی ہیں۔                                                 |
| 16. | معروف اور منکر کا تعین انسانی فطرت کرتی ہے۔                                                                                        |
| 17. | نبی ﷺ کی وفات کے بعد کسی شخص کو کافر قرار نہیں دیا جاسکتا۔ انکار کرے تو اسے کافر قرار دیا جاسکتا ہے۔                               |

|     |                                                                             |                                                                                         |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 18. | امام کی غلطی پر عورتوں کے لیے بلند آواز میں "سبحان اللہ" کہہ سکتی ہیں۔      | عورتیں بھی باجماعت نماز میں امام کی غلطی پر بلند آواز سے "سبحان اللہ" کہہ جائز نہیں ہے۔ |
| 19. | زکوٰۃ کا نصاب منصوص اور مقرر نہیں شدہ ہے۔                                   | زکوٰۃ کا نصاب منصوص اور مقرر نہیں ہے۔                                                   |
| 20. | ریاست کسی بھی چیز کو زکوٰۃ سے مستثنی کر سکتی ہے۔                            | ریاست کسی بھی چیز کو زکوٰۃ سے مستثنی کر سکتی نہیں۔                                      |
| 21. | بنوہاشم کو زکوٰۃ دینا جائز ہے۔                                              | بنوہاشم کو زکوٰۃ دینا جائز ہے۔                                                          |
| 22. | اسلام میں موت کی سزا صرف دو جرام (قتل نفس اور فساد فی الارض) پر دی جاتی ہے۔ | اسلام میں موت کی سزا صرف دو جرام (قتل نفس اور فساد فی الارض) پر دی جاتی ہے۔             |
| 23. | دیت کا قانون وقّتی اور عارضی تھا۔                                           | دیت کا قانون وقّتی اور عارضی تھا۔                                                       |
| 24. | قتل خطاہ میں دیت کی مقدار تبدیل نہیں ہو سکتی۔                               | قتل خطاہ میں دیت کی مقدار تبدیل ہو سکتی ہے۔                                             |
| 25. | عورت کی دیت، مرد کی دیت سے آدمی ہے۔                                         | عورت اور مرد کی دیت برابر ہے۔                                                           |
| 26. | اب مرتد کی سزا نے قتل باقی نہیں ہمیشہ کے لیے قتل کی سزا ہے۔                 | اسلام میں مرتد کے لیے قتل کی سزا ہے۔                                                    |
| 27. | شادی شدہ زانی کی سزا از روزے سنت سنگاری ہے۔                                 | زانی کنوارا ہو یا شادی شدہ دونوں کی سزا صرف سو کوڑے ہیں۔                                |

|     |                                                                                                                                     |                                                                                                                                                   |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 28. | چور کا دایاں ہاتھ کاٹنا صرف سنت<br>سے ثابت ہے۔                                                                                      | 28. چور کا دایاں ہاتھ کاٹنا قرآن سے<br>ثابت ہے۔                                                                                                   |
| 29. | شراب نوشی پر کوئی شرعی سزا نہیں<br>اجماع کی رو سے اُسی کوڈے مقرر ہیں۔                                                               | 29. شراب نوشی پر کوئی شرعی سزا نہیں<br>ہے۔                                                                                                        |
| 30. | عورت کی گواہی حدود کے جرائم میں<br>شہادت معتبر نہیں۔                                                                                | 30. حدود کے جرائم میں عورت کی<br>بھی معتبر ہے۔                                                                                                    |
| 31. | کوئی کافر کسی مسلمان کا کبھی وارث<br>مشرکین اور یہود و نصاری مسلمانوں کے<br>نہیں ہو سکتا۔                                           | 31. صرف عہد نبوی کے عرب کے<br>مشرکین اور یہود و نصاری مسلمانوں کے<br>وارث نہیں ہو سکتے۔                                                           |
| 32. | میت کی اولاد میں صرف بیٹیاں ہی<br>وارث ہوں تو ان کو والدین یا بیوی شوہر<br>کے حصوں سے بچے ہوئے ترکے کا دو تھائی<br>حصہ دیا جائے گا۔ | 32. اگر میت کی اولاد میں صرف بیٹیاں ہی<br>وارث ہوں تو ان کو والدین یا بیوی شوہر<br>(2/3) کے حصوں سے بچے ہوئے ترکے کا دو تھائی<br>حصہ دیا جائے گا۔ |
| 33. | سور کی کھال اور چربی وغیرہ کی<br>تجارت اور ان کا استعمال منوع نہیں۔                                                                 | 33. سور کی کھال اور چربی وغیرہ کی<br>تجارت اور ان کا استعمال منوع نہیں۔                                                                           |
| 34. | عورت کے لیے دوپٹا پہننا شرعی حکم<br>پہننے کا حکم قرآن کی سورہ النور آیت<br>31 سے ثابت ہے۔                                           | 34. عورت کے لیے دوپٹا پہننا شرعی حکم<br>نہیں۔                                                                                                     |

|                                                                                                                                                |                                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 35۔ کھانے کی صرف چار (4) چیزیں ہی<br>حرام ہیں: خون، مردار، سوڑ کا گوشت اور<br>چیزیں بھی حرام ہیں جیسے کتے اور پا تو<br>گدھے کا گوشت وغیرہ۔     | 35۔ ان کے علاوہ کھانے کی بہت سی اور<br>غیر اللہ کے نام کا ذیجہ۔             |
| 36۔ کئی انبیاء قتل ہوئے مگر کوئی رسول بھی<br>اور رسولوں دونوں کو قتل کیا گیا۔                                                                  | 36۔ ازوئے قرآن بہت سے نبیوں<br>قتل نہیں ہوا۔                                |
| 37۔ حضرت عیسیٰ آسمان پر زندہ اٹھا لیے<br>گئے۔ وہ قیامت کے قریب دوبارہ دنیا<br>میں آئیں گے اور دجال کو قتل کریں گے۔                             | 37۔ عیسیٰ علیہ السلام وفات پاچے ہیں۔                                        |
| 38۔ یاجوج ماجوج اور دجال سے مراد<br>قیامت کی دو الگ الگ نشانیاں ہیں۔<br>احادیث کی رو سے دجال ایک یہودی<br>شخص ہوگا جو داہیں آنکھ سے کانا ہوگا۔ | 38۔ یاجوج ماجوج اور دجال قرب<br>مغربی اقوام ہیں۔                            |
| 39۔ جہاد و قتال کے بارے میں کوئی<br>شریعی حکم نہیں ہے۔                                                                                         | 39۔ جہاد و قتال ایک شرعی فریضہ ہے۔                                          |
| 40۔ کافروں کے خلاف جہاد کرنے کا حکم<br>اب باقی نہیں رہا اور اب مفتوح کافروں<br>لیے ہے اور مفتوح کفار (ذمیوں) سے<br>جزیرہ نیشنز لیا جاسکتا ہے۔  | 40۔ کفار کے خلاف جہاد کرنے کا حکم ہمیشہ کے<br>سے جزیرہ نیشنز لیا جاسکتا ہے۔ |



## غامدی صاحب کے مذکورہ گمراہ کن عقائد و نظریات کے بارے میں ان کی تحریروں کے حوالہ جات

(۱).....(۱) قرآن صرف وہی ہے جو صحف میں ثبت ہے اور جسے مغرب کے چند علاقوں کو چھوڑ کر پوری دنیا میں امت مسلم کی عظیم اکثریت اس وقت تلاوت کر رہی ہے۔ یہ تلاوت جس قراءت کے مطابق کی جاتی ہے اس کے سوا کوئی دوسری قراءت نہ قرآن ہے اور نہ اسے قرآن کی حیثیت سے پیش کیا جاسکتا ہے۔

(میزان، ص 25، طبع دوم، اپریل 2002ء، ۱۱ہجر)

(۲) ”یہ بالکل قطعی ہے کہ قرآن کی ایک ہی قراءت ہے..... اس کے علاوہ سب قراءتیں..... فتنہ عمجم کے باقیات ہیں۔“

(میزان، ص 32، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(۳) .....(۲) ”قرآن..... میزان..... ہے۔“ (برہان، ص 140)

(۴) ﴿اللَّهُ الَّذِي أَنْزَلَ الْكِتَبَ وَالْمِيزَانَ﴾ (الشوری: ۴۲: ۱۷)

”اللہ وہی ہے جس نے حق کے ساتھ کتاب اتاری، یعنی میزان نازل کی ہے۔“  
اس آیت میں ”وَالْمِيزَانَ“ سے پہلے ”وَ“ تغیر کے لیے ہے۔ اس لیے ”المیزان“ درحقیقت یہاں ”الکتاب“ ہی کا بیان ہے۔

(میزان، ص 22، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(۵) .....”یہ بات ہی صحیح نہیں ہے کہ مکرم اور تشاہر کو ہم پورے یقین کے ساتھ ایک دوسرے سے میزنهیں کر سکتے یا تشاہرات کا مفہوم سمجھنے سے قاصر ہیں..... لوگوں کو یہ غلط فہمی ہوئی ہے کہ تشاہرات کا مفہوم سمجھنا ممکن نہیں ہے۔“

(میران، ص 34، 35، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(4)..... ”سورہ کافرون کے بعد اور لہب سے پہلے اس سورہ (النصر) کے مقام سے واضح ہے کہ سورہ کوثر کی طرح یہ بھی، اتم القریٰ کا۔ میں رسول اللہ ﷺ کی دعوت کے مرحلہ بھرت و براءت میں آپ کے لیے ایک عظیم بشارت کی حیثیت سے نازل ہوئی ہے۔“ (البيان، ص 252، مطبوعہ تبر 1998ء)

(5)..... ”یہ (فَيَلِ أَصْحَبَ الْأَخْلُودُ ۝ النَّارُ ذَاتُ الْوَقُودُ ۝) (البروج: ۴-۵) قریش کے ان فراعنة کو جہنم کی وعید ہے جو مسلمانوں کو ایمان سے پھیرنے کے لیے ظلم و ستم کا بازار گرم کیے ہوئے تھے۔ اُنھیں بتایا گیا ہے کہ وہ اگر اپنی اس روشن سے باز نہ آئے تو دوزخ کی اس گھٹائی میں پھینک دیے جائیں گے جو ایندھن سے بھری ہوئی ہے۔“ (البيان، ص 157، طبع تبر 1998ء)

(6)..... (تَبَثُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَثَبَ ۝)

”ابولہب کے بازوں نوٹ گئے اور وہ خود بھی ہلاک ہوا۔“ (تفسیر) ”بازوں نوٹ گئے“ یعنی اُس کے اعوان و انصار ہلاک ہوئے اور اس کی سیاسی قوت ختم ہو گئی۔“

(البيان، ص 260، مطبوعہ تبر 1998ء)

(7)..... ”اللہ تعالیٰ نے ساف و حاصلب کے طوفان سے اُنھیں (اصحاب الفیل کو) اس طرح پامال کیا کہ کوئی اُن کی لاشیں اٹھانے والا نہ رہا۔ وہ میدان میں پڑی تھیں اور گوشت خوار پرندے اُنھیں نوچنے اور کھانے کے لیے، اُن پر جھپٹ رہے تھے..... آیت کا مدعا یہ ہے کہ تمہاری (قریش کی) مدافعت اگرچہ ایسی کمزور تھی کہ تم پیہاڑوں میں چھپے ہوئے، اُنھیں سنکر پتھر مار رہے تھے، لیکن جب تم نے حوصلہ کیا اور جو کچھ تم کر سکتے تھے، کر ڈالا، تو اللہ نے اپنی سنت کے مطابق تمہاری مدد کی اور ساف و حاصلب کا طوفان بھیج کر اپنی ایسی شان و کھانی کہ اُنھیں کھایا ہوا بھوسا بنا دیا۔“

(البيان، تفسیر سورہ الفیل، ص 240، 241)

(8) ..... ”سنت قرآن کے بعد نہیں بلکہ قرآن سے مقدم ہے۔“

(میزان، ص 52، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(9) ..... (ا) ”سنت کا تعلق تمام تر عملی زندگی سے ہے، یعنی وہ چیزیں جو کرنے کی ہیں ..... عملی نوعیت کی کوئی چیز بھی سنت نہیں ہے اس کا دائرہ کرنے کے کام ہیں۔“

(میزان، ص 65، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(ب) ”سنت سے ہماری مراد دین ابراہیمی کی وہ روایت ہے جسے نبی ﷺ نے اس کی تجدید و اصلاح کے بعد اور اس میں بعض اضافوں کے ساتھ اپنے ماننے والوں میں دین کی حیثیت سے جاری فرمایا ہے۔“

(میزان، ص 10، طبع دوم، اپریل 2002ء لاہور)

(10) ..... اس (سنت) کے ذریعے سے جو دین ہمیں ملا ہے، وہ یہ ہے:

(۱) ”اللہ کا نام لے کر اور دائیں ہاتھ سے کھانا پینا، (۲) ملاقات کے موقع پر ”السلام علیکم“ اور اس کا جواب، (۳) چھینک آنے پر ”الحمد للہ“ اور اس کے جواب میں ”یرحمک اللہ“، (۴) نومولود کے دائیں کان میں اذان اور دائیں میں اقامت، (۵) موچھیں پست رکھنا، (۶) زیر ناف کے بال موٹھنا، (۷) بغل کے بال صاف کرنا، (۸) لڑکوں کا ختنہ کرنا، (۹) بڑھے ہوئے ناخن کاشنا، (۱۰) ناک، منہ اور دانتوں کی صفائی، (۱۱) استغنا، (۱۲) حیض و نذاں میں زن و شو کے تعلق سے اجتناب، (۱۳) حیض و نفاس کے بعد غسل، (۱۴) غسل جنابت، (۱۵) میت کا غسل، (۱۶) تجمیز و عکفین، (۱۷) تدفین، (۱۸) عید الفطر، (۱۹) عید الاضحی، (۲۰) اللہ کا نام لے کر جانوروں کا تذکیرہ، (۲۱) نکاح و طلاق اور اس کے متعلقات، (۲۲) زکوٰۃ اور اس کے متعلقات، (۲۳) نماز اور اس کے متعلقات، (۲۴) روزہ اور صدقۃ فطر، (۲۵) اعنکاف، (۲۶) قربانی اور (۲۷) حج و عمرہ اور ان کے متعلقات۔

سنت یہی ہے اور اس کے بارے میں یہ بالکل قطعی ہے کہ ثبوت کے اعتبار سے اس

میں اور قرآن مجید میں کوئی فرق نہیں ہے۔“

(میزان، ص 10، بیان دوم، اپریل 2002ء، لاہور)

(11).....”سنت یہی ہے اور اس کے بارے میں یہ بالکل قطعی ہے کہ ثبوت کے اعتبار سے اس میں اور قرآن میں کوئی فرق نہیں ہے۔ وہ جس طرح صحابہ کے اجماع اور قولی تواتر سے ملا ہے، یہ اسی طرح ان کے اجماع اور عملی تواتر سے ملی ہے اور قرآن ہی کی طرح ہر دور میں امت کے اجماع سے ثابت قرار پائی ہے۔“

(میزان، ص 10، بیان دوم، اپریل 2002ء)

(12).....”اس (حدیث) سے دین میں کسی عقیدہ و عمل کا کوئی اضافہ نہیں ہوتا۔“

(میزان، ص 64، بیان دوم، اپریل 2002ء)

(13).....”نبی ﷺ کے قول و فعل اور تقریر و تصویب کی روایتیں جو زیادہ تر اخبار آحاد کے طریقے پر نقل ہوئی ہیں اور جنہیں اصطلاح میں حدیث کہا جاتا ہے، ان کے بارے میں یہ دو باتیں ایسی واضح ہیں کہ کوئی صاحب علم انہیں ماننے سے انکار نہیں کر سکتا۔ ایک یہ کہ رسول اللہ ﷺ نے ان کی حفاظت اور تبلیغ و اشاعت کے لیے کبھی کوئی اہتمام نہیں کیا۔ دوسری یہ کہ ان سے جو علم حاصل ہوتا ہے وہ کبھی علم یقین کے درجے تک نہیں پہنچتا۔“ (میزان، حصہ دوم، ص 68، بیان دوم، اپریل 2002ء، لاہور)

(14).....”ان (امام ابن شہاب زہری) کی کوئی روایت بھی، بالخصوص اس طرح کے اہم معاملات میں قابل قبول نہیں ہو سکتی۔“ (میزان، ص 31، بیان دوم، اپریل 2002ء)

(15).....”قرآن کی دعوت اس کے پیش نظر جن مقدمات سے شروع ہوتی ہے، وہ یہ ہیں:  
(۱) دین فطرت کے خلاف (۲) سنت ابراہیمی (۳) نبیوں کے صحائف۔“

(میزان، بیان دوم، ص 48، مطبوعہ اپریل 2002ء)

(16).....”معروف و منکر ..... وہ باتیں (ہیں) جو انسانی فطرت میں خبر کی حیثیت سے پہچانی جاتی ہیں اور وہ جن سے فطرت اباکرتی اور انہیں برآ بھتی ہے ..... انسان ابتدا

ہی سے معروف و مکر، دنوں کو پورے شور کے ساتھ بالکل الگ الگ پچانتا ہے۔“

(میزان، ص 49، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(17).....”کسی کو کافر قرار دینا ایک قانونی معاملہ ہے۔ پیغمبر اپنے الہامی علم کی بنیاد پر کسی گروہ کی تحریر کرتا ہے..... یہ حیثیت اب کسی کو حاصل نہیں۔“

(ماہنامہ اشراق، دسمبر 2000ء، ص 54، 55)

(18).....”اماً غلطی کرے اور اس پر خود متنبہ نہ ہو تو مقتدی اسے متنبہ کر سکتے ہیں۔ اس کے لیے سنت یہ ہے کہ وہ ” سبحان اللہ“ کہیں گے۔ عورتیں اپنی آواز بلند کرنا پسند نہ کریں تو نبی ﷺ کا ارشاد ہے کہ وہ ہاتھ پر ہاتھ مار کر متنبہ کر دیں۔“

(قانون عبادات، ص 84، مطبوعہ اپریل 2005ء)

(19، 20) ”ریاست اگر چاہے تو حالات کی رعایت سے کسی چیز کو زکوٰۃ سے مستثنیٰ قرار دے سکتی اور جن چیزوں سے زکوٰۃ وصول کرے، ان کے لیے عام دستور کے مطابق کوئی نصاب بھی مقرر کر سکتی ہے۔“ (قانون عبادات، ص 119، طبع اپریل 2005ء)

(21).....”نی ہاشم کے فقراء و مساکین کی ضرورتیں بھی زکوٰۃ کے اموال سے اب بغیر کسی تردود کے پوری کی جاسکتی ہیں۔“ (قانون عبادات، ص 119، طبع اپریل 2005ء)

(22).....(ا) ”ان دو جرائم (قتل نفس اور فساد فی الارض) کے سوا، فرد ہو یا حکومت، یہ حق کسی کو بھی حاصل نہیں ہے کہ وہ کسی شخص کی جان کے درپے ہو اور اسے قتل کر ڈالے۔“

(برہان، ص 143، طبع چارم، جون 2006ء)

(ب) ”الله تعالیٰ نے پوری صراحة کے ساتھ فرمایا ہے کہ ان دو جرائم (قتل نفس اور فساد فی الارض) کو چھوڑ کر، فرد ہو یا حکومت، یہ حق کسی کو بھی حاصل نہیں ہے کہ وہ کسی شخص کی جان کے درپے ہو اور اسے قتل کر ڈالے۔“

(میزان، ص 283، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(23).....”چنانچہ اس (قرآن) نے اس (دیت کے) معاملے میں ”معروف“ کی یور وی

کا حکم دیا ہے۔ قرآن کے اس حکم کے مطابق ہر معاشرہ اپنے ہی معروف کا پابند ہے۔ ہمارے معاشرے میں دیت کا کوئی قانون چونکہ پہلے سے موجود نہیں ہے، اس وجہ سے ہمارے ارباب حل و عقد کو اختیار ہے کہ چاہیں تو عرب کے اس دستور کو برقرار رکھیں اور چاہیں تو اس کی کوئی دوسری صورت تجویز کریں۔ وہ جو صورت بھی اختیار کریں گے، معاشرہ اسے قبول کر لیتا ہے تو ہمارے لیے وہی ”معروف“ قرار پائے گی۔” (برہان، ص 18، 19، طبع چارم، جون 2006ء)

(25، 24) ”اسلام نے دیت کی کسی خاص مقدار کا ہمیشہ کے لیے تعین کیا ہے، نہ عورت اور مرد، غلام اور آزاد اور کافر اور مومن کی دینوں میں کسی فرق کی پابندی ہمارے لیے لازم نہ ہرائی ہے۔“ (برہان، ص 18، طبع چارم، جون 2006ء)

(26) ..... ”لیکن فقهاء کی یہ رائے (کہ ہر مرد کی سزا قتل ہے) محل نظر ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ حکم (کہ جو شخص اپنادین تبدیل کرے اسے قتل کرو) تو بے شک ثابت ہے مگر ہمارے نزدیک یہ کوئی حکم عام نہ تھا، بلکہ صرف انہی لوگوں کے ساتھ خاص تھا جن میں آپ کی بعثت ہوئی اور جن کے لیے قرآن مجید میں اسمین یا مشرکین کی اصطلاح استعمال کی گئی ہے۔“

(برہان، ص 140، طبع چارم، جون 2006ء)

(27) ..... ”سورہ نور میں ..... زنا کے عام مجرمین کے لیے ایک معین سزا ہمیشہ کے لیے مقرر کردی گئی ..... زانی مرد ہو یا عورت، اس کا جرم اگر ثابت ہو جائے تو اس کی پاداش میں اسے سو کوڑے مارے جائیں گے۔“

(بیزان، ص 299، 300، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(28) ..... ”قطع یہ کی یہ زاۤ لِ بَخْرَاءٌ بِمَا كَمَّبَأَنْكَالًا مِنَ اللَّهِ“ ہے۔ لہذا جرم کو دوسروں کے لیے عبرت بنادینے میں عمل اور پاداش عمل کی مناسبت جس طرح یہ تقاضا کرتی ہے کہ اس کا ہاتھ کاٹ دیا جائے، اسی طرح یہ تقاضا بھی کرتی ہے کہ اس کا

دایاں ہاتھی کاٹا جائے۔” (میران، ص 306، طبع دوم، اپریل 2006ء)

(29).....(ل) ”یہ بالکل قطعی ہے کہ حضور ﷺ نے اگر شراب نوشی کے مجرموں کو پڑوایا تو شارع کی حیثیت سے نہیں، بلکہ مسلمانوں کے حکمران کی حیثیت سے پڑوایا اور آپ کے بعد آپ کے خلفاء نے بھی ان کے لیے چالیس کوڑے اور اتنی کوڑے کی یہ سزا میں اسی حیثیت سے مقرر کی ہیں۔ چنانچہ ہم پورے اٹھیناں کے ساتھ یہ کہتے ہیں کہ یہ کوئی حد نہیں، بلکہ محض تعزیر ہے جسے مسلمانوں کا قلم اجتہادی، اگر چاہے تو برقرار رکھ سکتا ہے اور چاہے تو اپنے حالات کے لحاظ سے اس میں تغیر و تبدل کر سکتا ہے۔“

(برہان، ص 139، طبع چارم، جون 2006ء)

(ب) ”یہ (شراب نوشی پر اتنی کوڑوں کی سزا) شریعت ہرگز نہیں ہو سکتی۔“

(برہان، ص 138، طبع چارم، جون 2006ء)

(30).....”حدود کے جرائم ہوں یا ان کے علاوہ کسی جرم کی شہادت، ہمارے نزدیک یہ قاضی کی صوابدید پر ہے کہ وہ کس کی گواہی قبول کرتا ہے اور کس کی گواہی قبول نہیں کرتا۔ اس میں عورت اور مرد کی تخصیص نہیں ہے۔“

(برہان، ص 27، طبع چارم، جون 2006ء)

(31).....”نبی ﷺ نے اسی (قرابت نافع) کے پیش نظر جزیرہ نماۓ عرب کے مشرکین اور یہود و نصاریٰ کے بارے میں فرمایا: ((لَا يَرِثُ الْمُسْلِمُ الْكَافِرَ وَلَا الْكَافِرُ الْمُسْلِمَ۔)) بخاری، رقم: ۶۷۶۴۔ ”مسلمان ان میں سے کسی کافر کے وارث ہوں گے اور نہ یہ کافر کسی مسلمان کے۔“ یعنی اتمامِ جنت کے بعد جب یہ مشرکین حقِ خدا اور مسلمانوں کے کھلے دشمن بن کر سامنے آگئے ہیں تو اس کے لازمی نتیجے کے طور پر قربت کی منفعت بھی ان کے اور مسلمانوں کے درمیان ہمیشہ کے لیے ختم ہو گئی۔ چنانچہ یہاں میں ایک دوسرے کے وارث نہیں ہو سکتے۔“

(میران، ص 171، طبع دوم، اپریل 2002ء لاہور)

(32) ”اولاد میں دو یادو سے زائد لڑکیاں ہی ہوں تو انھیں بچے ہوئے ترکے کا دو تہائی دیا جائے گا۔“ (میزان حصال، ص 70، طبع مئی 1985ء)

(ب) ”وہ سب (والدین اور زوجین کے حصے) لازماً پہلے دیے جائیں گے اور اس کے بعد جو کچھ بچے گا، صرف وہی اولاد میں تقسیم ہوگا۔ لڑکے اگر تہائی ہوں تو انھیں بھی یہی ملے گا اور لڑکے اور لڑکیاں دونوں ہوں تو ان کے لیے بھی یہی قاعدہ ہوگا۔ اسی طرح میت کی اولاد میں اگر تہائی لڑکیاں ہی ہوں تو انھیں بھی اس بچے ہوئے ترکے ہی کا دو تہائی یا آ دھا دیا جائے گا، ان کے حصے پورے ترکے میں سے کسی حال میں ادا نہ ہوں گے۔“ (میزان، ص 168، طبع اپریل 2002ء)

(33) ”آن علاقوں میں جہاں سور کا گوشت بطور خوراک استعمال نہیں کیا جاتا، وہاں اس کی کھال اور دوسرے جسمانی اجزاء کو تجارت اور دوسرے مقاصد کے لیے استعمال کرنا منوع قرار نہیں دیا جاسکتا۔“ (ماہنامہ اشراق، شمارہ اکتوبر 1998ء، ص 79)

(ب) ”یہ سب چیزیں (خون، مردار، سور کا گوشت اور غیر اللہ کے نام کا ذبح) جس طرح کہ قرآن کی ان آیات سے واضح ہے، صرف خورد و نوش کے لیے حرام ہیں۔ رہے ان کے دوسرے استعمالات تو وہ بالکل جائز ہیں۔“

(میزان، ص 320، طبع دوم، اپریل 2002ء)

(34) ”دو پٹھے ہمارے ہاں مسلمانوں کی تہذیبی روایت ہے، اس بارے میں کوئی شرعی حکم نہیں ہے۔ دو پٹھے کو اس لحاظ سے پیش کرنا کہ یہ شرعی حکم ہے، اس کا کوئی جواز نہیں۔“ (ماہنامہ اشراق، شمارہ مئی 2002ء، ص 47)

(35) ”اللہ تعالیٰ نے اپنے نبیوں کے ذریعے اسے (انسان کو) بتایا کہ سور، خون، مردار اور خدا کے سوا کسی اور کے نام پر ذبح کیے گئے جانور بھی کھانے کے لیے پاک نہیں ہیں اور انسان کو ان سے پرہیز کرنا چاہیے۔ اس معاملے میں شریعت کا موضوع اصلًا یہ چار ہی چیزیں ہیں۔ قرآن نے بعض جملہ: ﴿فُلْ لَا أَجِدُ فِيمَا أُوْحِيَ إِلَيَّ﴾

اور بعض جگہ «إِنَّمَا» کے الفاظ میں پورے حصر کے ساتھ فرمایا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے صرف یہی چار چیزیں حرام قرار دی ہیں۔“

(میران، ص 311، بیان، 31 اپریل 2002ء)

(36)..... ”اللہ تعالیٰ ان (رسولوں) کو کسی حال میں ان کی تکذیب کرنے والوں کے حوالے نہیں کرتا۔ نبیوں کو ہم دیکھتے ہیں کہ ان کی قوم ان کی تکذیب ہی نہیں کرتی، بارہا ان کے قتل کے درپے ہو جاتی ہے اور ایسا بھی ہوا ہے کہ وہ اس میں کامیاب ہو جاتی ہے..... لیکن قرآن ہی سے معلوم ہوتا ہے کہ رسولوں کے معاملے میں اللہ کا قانون مختلف ہے۔“ (میران، حصہ اول، ص 21، مطبوعہ 1985ء)

(37)..... (ا) ”حضرت مسیح علیہ السلام کو یہود نے صلیب پر چڑھانے کا فیصلہ کر لیا تو فرشتوں نے ان کی روح ہی قبض نہیں کی، ان کا جسم بھی آٹھا لے گئے کہ مبادا یہ سر پھری قوم اس کی توہین کرے۔“ (میران حصہ اول، ص 22، مطبوعہ 1985ء)

(ب) مسیح علیہ السلام کو جسم و روح کے ساتھ قبض کر لینے کا اعلان کرتے ہوئے فرمایا: جب اللہ نے کہا، اے عیسیٰ، میں تجھے قبض کر لینے والا ہوں.....“

(میران، حصہ اول، صفحہ 23، 24، مطبوعہ 1985ء)

(38)..... ”ہمارا نقطہ نظر یہ ہے کہ نبی ﷺ نے قیامت کے قریب یا جو ج ماجونج ہی کے خروج کو دجال سے تعبیر کیا ہے۔ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ یا جو ج ماجونج کی اولاد یہ مغربی اقوام، عظیم فریب پر بنی فکر و فلسفہ کی علم بردار ہیں اور اسی سبب سے نبی کریم ﷺ نے انھیں دجال (عظیم فریب کار) قرار دیا ہے۔ روایات میں دجال کی ایک صفت یہ بھی بیان ہوئی ہے کہ اس کی ایک آنکھ خراب ہوگی۔ یہ بھی درحقیقت مغربی اقوام کی انسان کے روحاں پہلو سے پہلو تھی اور صرف مادی پہلو کی جانب جھکاؤ کی طرف اشارہ ہے۔ اسی طرح مغرب کی طرف سے سورج کا طلوع ہونا بھی

غائب امریقی اقوام کے سیاسی عروج ہی کے لیے کنا یہ ہے۔“

(ماہنامہ "اشراق" شمارہ جوئی 1996، ص 61)

(39)....."انھیں (نبی ﷺ اور آپ کے صحابہ کو) قاتل کا جو حکم دیا گیا، اس کا تعلق شریعت سے نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کے قانونِ اتمامِ جدت سے ہے۔"

(میران، ص 264، طبع اپریل 2002، لاہور)

(40)....."یہ بالکل قطعی ہے کہ مکرینِ حق (کافروں) کے خلاف جنگ اور اس کے نتیجے میں مفتوحین پر جزیہ عائد کر کے انھیں حکوم اور زبردست بنا کر رکھنے کا حق اب ہمیشہ کے لیے ختم ہو گیا ہے۔" (میران، ص 270، طبع اپریل 2002، لاہور)



## جاوید غامدی صاحب کے چند مزید عقائد و نظریات (زبانی و تحریری)

(1).....عورت مردوں کی امامت کر سکتی ہے:

(ماہنامہ اشراق، سی 2005، ص 35-46)

(2).....عورت نکاح خواں بن سکتی ہے:

غامدی صاحب نے، اس سوال کے جواب میں کہ کیا کوئی عورت نکاح پڑھا سکتی ہے؟  
ارشاد فرمایا:

”جی ہاں! بالکل پڑھا سکتی ہے.....“ ([WWW.gamidi.org](http://WWW.gamidi.org))

(3).....مرد اور عورتیں برابر کھڑے ہو کر پا جماعت یا انفرادی دونوں طرح سے نماز  
ادا کر سکتے ہیں:

غامدی صاحب کے ایک شاگرد سکالر سے سوال کیا گیا، کیا مرد اور عورت اکٹھے کھڑے  
ہو کر پا جماعت نماز ادا کر سکتے ہیں؟ تو اس کا جواب یہ دیا گیا کہ:

”مرد اور عورت کھڑے ہو کر جماعت یا انفرادی، دونوں طرح سے نماز ادا کر  
سکتے ہیں۔ اس سے دونوں کی نماز میں کوئی نقص واقع نہیں ہوتا۔“

([www.urdu.understanding.islam.org](http://www.urdu.understanding.islam.org))

(4).....اجنبی مردوں کے سامنے عورت بغیر چادر اوڑھے یا بغیر دوپٹہ یا اوڑھنی سر پر  
لیے آ جاسکتی ہے:

(5).....گانا بجانا اور موسيقی جائز ہے:

ماہنامہ ”اشراق“ کے نائب مدیر سید منظور الحسن اپنے مضمون ”اسلام اور موسيقی“ جو

جاوید غامدی کے افادات پر ہی ہے، میں لکھتے ہیں:  
 ”موسیقی انسانی فطرت کا جائز اظہار ہے، اس لیے اس کے مباح ہونے میں کوئی شبہ نہیں ہے۔“

ماہر فن مخفیہ نے آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر اپنا گانا سنانے کی خواہش ظاہر کی تو آپ ﷺ نے سیدہ عائشہؓ کو اس کا گانا سنوایا، سیدہ عائشہؓ حضور کے شانے پر سر رکھ کر بہت دیر تک گانا سنتی اور رقص دیکھتی رہیں۔“ (اماں اشراق، شمارہ مارچ 2004، ص 19، 8)

(6).....جاندار چیزوں کی تصویریں بنانا جائز ہے:

غامدی صاحب کے ادارہ ”المورڈ“ کے ریسرچ سکالر جناب محمد رفیق مفتی اپنی کتاب ”تصویری کا مسئلہ“ میں لکھتے ہیں کہ:  
 ”لیکن فی نفس تصویر کے بارے میں کسی اعتراض کی کیونکر صحیح اکش ہو سکتی ہے، جب کہ خدا اور اس کے رسولؐ نے انہیں جائز رکھا ہو۔“

(تصویری کا مسئلہ، ص 30)

(7).....مردوں کے لیے داڑھی رکھنا دین کی رو سے ضروری نہیں:  
 غامدی صاحب کے ادارہ ”المورڈ“ ہی کے ایک ریسرچ سکالر لکھتے ہیں:  
 ”عام طور پر اہل علم داڑھی رکھنا دینی لحاظ سے ضروری قرار دیتے ہیں، تاہم ہمارے نزدیک داڑھی رکھنے کا حکم دین میں کہیں بیان نہیں ہوا، لہذا دین کی رو سے داڑھی رکھنا ضروری نہیں۔“

([www.urdu.understandign.islam.org](http://www.urdu.understandign.islam.org))

(8).....ہندو مشرک نہیں ہیں:  
 غامدی صاحب کے ایک شاگرد ”کیا ہندو مشرک ہیں؟“ کے عنوان کے تحت لکھتے ہیں:

”ہمارے نزدیک مشرک وہ شخص ہے جس نے شرک کی حقیقت واضح ہو جانے کے بعد بھی شرک ہی کو بطور دین اپنارکھا ہو۔ چونکہ اب کسی ہندو کے بارے میں یقین کے ساتھ نہیں کہا جا سکتا کہ اس نے شرک کی حقیقت واضح ہو جانے کے بعد بھی شرک ہی کو بطور دین اپنارکھا ہے، لہذا اسے مشرک نہیں قرار دیا جا سکتا۔“

([www.urdu.understandign.islam.org](http://www.urdu.understandign.islam.org))

(9).....مسلمان لڑکی کی شادی ہندوؤں کے سے جائز ہے:

حلقة غادی کے ایک صاحب لکھتے ہیں کہ:

”ہماری رائے میں غیر مسلم کے ساتھ شادی کو منوع یا حرام قرار نہیں دیا جا سکتا۔“

([www.urdu.understandign.islam.org](http://www.urdu.understandign.islam.org))

(10).....ہم جنس پرستی ایک فطری چیز ہے، اس لیے جائز ہے:

”المورڈ“ کے انگریزی مجلد ”رینی ساں“ کے شمارہ اگسٹ 2005ء میں اس موضوع پر ایک مکمل مضمون موجود ہے۔

(11).....اگر بغیر سود کے قرضہ نہ ملتا ہو تو سود پر قرضہ لے کر گھر بنانا جائز اور حلال ہے:

(12).....قیامت کے قریب کوئی امام مہدی نہیں آئے گا:

(حوالہ: ماہنامہ اشراق، جنوری 1996ء، ص 60)

(13).....امریکہ افغانستان اور عراق پر حملہ کرنے میں حق بجانب ہے:

(انٹرویو ”زندگی“)

(14).....اسامہ بن لادن اور ملا عمر دونوں انتہا پسند اور دہشت گرد ہیں۔ اور ان کا جہاد کا موقف شرعی طور پر درست نہیں:

(15).....مسجد اقصیٰ پر مسلمانوں کا نہیں، اس پر صرف یہودیوں کا حق ہے:

(ملاحظہ: اشراق جولائی، اگسٹ 2003ء، اور اشراق جنگی، جون 2004ء)

(16).....تصوف اسلام سے الگ ایک متوازی دین ہے:

”تصوف فی الواقع ایک متوازی دین ہے جسے دین خداوندی کی روح اور حقیقت کے نام سے اس امت میں رانج کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔“

(برہان، ص 188، ٹبع جون 2006ء)

(17)..... مسلمانوں کے تمام صوفیاء غیر مسلم ہیں:  
غامدی صاحب کے اس فتوے کے بعد کہ:

”تصوف فی الواقع ایک متوازی دین ہے۔“ (برہان، ص 188، ٹبع جون 2006ء)

امت مسلمہ کے تمام صوفیاء کرام دین اسلام سے خارج، کافر اور غیر مسلم قرار پاتے ہیں۔

(18)..... شیعی افریقی کے مسلم ممالک (مراکش، الجزاير، تیونس، اور لیبیا وغیرہ) کے مسلمان اصلی قرآن مجید کو چھوڑنے کی وجہ سے غیر مسلم ہو چکے ہیں کیونکہ وہ قراءت ورش اختیار کرنے اور قراءت عامہ ”قراءت حفص“ کو چھوڑنے کے مرتكب ہو کر قرآن کے منکر ہو چکے ہیں الہذا وہ سب کافر ہیں:

غامدی صاحب کا فتویٰ یہ ہے کہ:

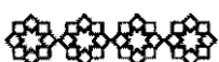
”قرآن صرف وہی ہے جو مصحف میں ثبت ہے، اور جسے مغرب کے چند علاقوں کو چھوڑ کر دنیا میں امت مسلم کی عظیم اکثریت اس وقت تلاوت کر رہی ہے۔ یہ تلاوت جس قراءت کے مطابق کی جاتی ہے، اس کے سوا کوئی دوسری قراءت نہ قرآن ہے اور نہ اسے قرآن کی حیثیت سے پیش کیا جاسکتا ہے۔“

(بیزان، ص 25، 26، ٹبع دسمبر، اپریل 2002ء)

(19)..... اقامت دین یعنی دین کو قائم کرنے اور دین شریعت کا نفاذ کرنے کا کوئی شرعی حکم موجود نہیں ہے: (برہان، ص 147، ٹبع جون 2006ء)

(20)..... افغانستان اور عراق میں خودکش حملے جائز نہیں ہیں:

(اشراف، شمارہ اپریل 2003، ص 41، 42)



## نامدیات

(نامدی صاحب کا مظلوم تعارف)

### 1۔ نامدی نامہ

|                                           |                                          |
|-------------------------------------------|------------------------------------------|
| تحریر تیری ، ساحری<br>ویسے تو ہے لکھے زئی | تقریر تیری ، ساحری<br>کیا خوب تیری شاعری |
|-------------------------------------------|------------------------------------------|

جاوید احمد نامدی

|                                             |                                                     |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ٹی وی کا دانش دربھی ہے<br>اے منکر وحی خنفی! | کونسل کا تو ممبر بھی ہے<br>اندر بھی ہے، باہر بھی ہے |
|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------|

جاوید احمد نامدی

|                                         |                                             |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------|
| کرتے گئے تجھ سے خذر<br>ہے بے مرقدت آدمی | کتنے ہی تیرے ہم سفر<br>جس کا سبب یہ تھا مگر |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------|

جاوید احمد نامدی

|                                            |                                               |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| تحا سامنے قرآن و حرا<br>پائی نئی پھر روشنی | جب جھوٹ مسجد میں کہا<br>یوں تو 'جماعت' سے گیا |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------------|

جاوید احمد نامدی

معنیِ سنت بھی غلط؟  
اجماعِ امت بھی غلط؟  
مرتد کی حد ساقط ہوئی  
سبعہ قراءت بھی غلط؟

جاوید احمد غامدی

تصویرِ زندہ کی درست؟  
رقص اور موسیقی درست؟  
خُسْمَ کے معنی درست؟  
کیا مرچکے عیسیٰ نہیں!

جاوید احمد غامدی

اے ناقد حکمِ جہاد  
تاویل باطل کا فساد  
اے بش، بلیز کی مراد  
پرویز و مرزا کی کڑی

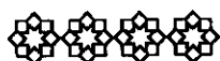
جاوید احمد غامدی

اے منکرِ شرعِ متین!  
اے حامیِ اعدائے دین!  
تو از کجا را گزین!  
روشن خیالی را آمدی؟

جاوید احمد غامدی

أَنْكَرْتَ حَدَّ الْمُرْتَدِ  
بَدَلْتَ دِينَ أَحْمَدَ  
لَا تَضْلُّحُ، لَا تَهْتَدِي  
أَنْتَ كَضَالٌ مُّلِحَّدٌ

الْغَامِدِيُّ الْغَامِدِيُّ



## 2-غزل

رباپ نامدی میں ہے وہی آہنگ پرویزی  
 وہی ذوق تجدہ، ترک سنت، فتنہ انگریزی  
 بھروسہ کرنہیں سکتے کبھی دلنش فروشوں پر  
 سکھاتے ہیں مسلمان کو جو امت سے کم آمیزی  
 ہمیشہ بولتے ہیں دشمنانِ دین کی بولی  
 جہاد غوری و محمود کو کہتے ہیں خون ریزی  
 چن میں نظم لاتے ہیں وہ مصنوعی طریقے سے  
 گھٹادیتے ہیں جس سے حسن فطرت کی دل آدیزی  
 پرے ہے سرحدِ اوراک سے جبریلؑ کی دنیا  
 جہاں بے کار ہو جاتی ہے اُسپ عقل کی تیزی  
 یہ دین حق خود اک طوفانِ عالمگیر ہے جس کو  
 ڈراستی نہیں باطل کی موجودوں کی بلا خیزی  
 رفیق اُن سے توقع خیر کی ہم کو نہیں ہرگز  
 سیاست جن کی لادینی، قیادت جن کی چنگیزی



### 3۔ تضمین بر شعر اقبال

یہ خلل دماغ کا ہے یا کسی کی مہرہ بازی  
 کہ مصوری ہے جائز، ہے حلال نے نوازی  
 وہ تو بات غیر کی تھی جو تیری زبان سے نکلی  
 کہ اُسامہ اور مُلّا نہ مجاہد ہیں نہ عازی  
 یہ کڑا ہے وقت مانا، مگر اس قدر نہیں ہے  
 کہ جوغز نوی ہے اُس کو بھی سکھائے تو ایا زی  
 یہ ”شراقيوں“ سے کہہ دو کہ رہے گی تا قیامت  
 وہ محمدی شریعت کہ نہیں فقط ججازی  
 یہ ترا عجیب دعویٰ کہ جو دین تو نے سمجھا  
 نہ سمجھ سکا تھا اس کو کوئی شافعی، نہ رازی  
 یہ ترا اصول باطل کہ حدیث دیں نہیں ہے  
 ہے خسارا ہی خسارا، یہ نبی سے بے نیازی  
 نہ کوئی اصول تیرا، نہ کوئی رفق مذہب  
 ہے کبھی سخن طرازی، ہے کبھی زبان درازی  
 تو بدل گیا تو بہتر کہ بدل گئی شریعت  
 کہ موافق ڈرزاں نہیں دین شاہبازی

## 4۔ صاحب اشراق کے اسرار و رموز

صاحب اشراق کے کھلتے ہیں اسرار و رموز  
کشور پنجاب میں وہ روحِ مرزا کا بروز  
رقص و موسیقی ہوئے اُس کی شریعت میں حلال  
ہے حرام اس دور میں کفار سے جنگ و قتال  
ہو چکی اُس کی نظر میں ابنِ مریمؑ کی وفات  
اور افسانہ کہ ان سے کھائے گا دجال مات  
اُس کی ہر لفظ میں مذہب کی تاویلات دیکھ  
رشته الفاظ میں اُبھی ہوئی ہر بات دیکھ  
بندہ خُ کو سکھاتا ہے غلامی کے طریق  
اہل حق سے ہے جدا، وہ اہل باطل کا رفیق  
قرب حاصل ہے اُسے سرکار کے دربار میں  
ہے مگر خود جنس ارزال وقت کے بازار میں  
آج وہ ہے لٹکر آغا کے دل کی آزو  
رینگ لائے گا مگر اپنے شہیدوں کا لہو

اُس کے مے خانے میں ہے کیسی کرامت کا ظہور  
جامِ مشرق لاتا ہے مغرب کی صہبا کا سرور

نغمہ بے سوز پوشیدہ ہے اس کے ساز میں  
غیر کا مطلب ہے پہاں اُس کی ہر آواز میں  
اس کے نظم باطنی سے پیدا بد نظری ہوئی  
اور قرآن کو سمجھنے میں غلط فہمی ہوئی

‘غامدیت’ دین کی راہوں میں کج بینی کا نام  
‘غامدیت’ دین کے پردے میں بے دینی کا نام  
جس میں ہے بوئے تجدُّد، دین کا انکار بھی  
پائے جاتے ہیں رُقْبَ الْخَادِ کے آثار بھی



# جاوید احمد غامدی کا منہ سب یہ ہے کہ

- ★ قرآن کی صرف ایک قراءت درست ہے باقی سب قراءتیں حکم کا فتنہ ہیں۔
- ★ سنت قرآن سے مقدم ہے۔
- ★ سنت صرف ستائیں (27) اعمال کا نام ہے۔
- ★ حدیث سے کوئی عقیدہ یا عمل ثابت نہیں ہوتا۔
- ★ معروف اور مکر کا تعین وحی نہیں بلکہ انسانی فطرت کرتی ہے۔
- ★ نبی ﷺ کی وفات کے بعد کسی شخص کو کافر قرار نہیں دیا جاسکتا۔
- ★ موسیقی اور گناہ بجانا بالکل جائز ہے۔
- ★ مرتد کی سوالات نہیں ہے۔
- ★ شادی شدہ زانی کے لیے صرف سوکوڑوں کی سزا ہے۔
- ★ شراب نوشی پر کوئی شرعی سزا نہیں ہے۔
- ★ غیر مسلم بھی مسلمان کا وارث ہو سکتا ہے۔
- ★ کھانے کی صرف چار چیزیں حرام ہیں: خون، مردار، سُور کا گوشت اور غیر اللہ کے نام کا ذبح۔
- ★ عورت کے لیے دو پٹہ یا اوڑھنی پہننا کوئی شرعی حکم نہیں۔
- ★ حضرت عیسیٰ علیہ السلام وفات پا چکے ہیں۔
- ★ کفار کے خلاف جہاد و قتال کا شرعی حکم باقی نہیں ہے۔

ان سب کے حوالہ جات اور مزید  
تفصیلات کے لیے کتاب ہذا کا مطالعہ کیجیے۔

مذکورہ قرآنیت اہل الہادہ

یوسف ماکیٹ غزنی سٹریٹ اردو بازار لاہور  
0321-7724032 , 0333-4399812